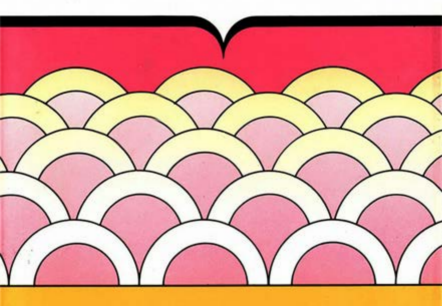
للرتور مفيطفي فحابث

في سُبيل مُوسوعُ فلف ية

أفلوطين



# افلوطين

تنىن (لار*تۇرىمىطى*فى خابرت

مَنشُورَات وَلاروَمِكَتَبَرَّ الْظِلْلُ



## حقوق هذه الطبعة محفوظة ومسجلة للناشر ١٩٨٦

#### دار ومكتبة الهلال

بیروت ـ حارة حریك ـ شارع المفداد

ص.ب: ۱٥/٥٠٠۴

#### مقدمة

كان للفلسفة اليونانية تأثير فعال في تكوين الأسس الفاسفية الاسلامية، وخاصة فلسفة أفلاطون وأرسطو، وأفلوطين، لما تضمنته هذه الفلسفة من تركيز عقلمي دقيق، واحساس فعال مجد نعو الزهد، والتقشف، والعبادة والتقشف، والعبادة والتقشف،

ولما بدأت الترجمة ، والنقل ، والاقتباس كان نصيب المصنفات الاغريقية الفلسفية وخاصة ما يتعلق منها بالنفس والالهيات الأوفر حظا لدى علماء وفلاسفة الاسلام ، ومن الطبيعي أن تحتل مؤلفات سقراط، وأرسطو وأفلاطون مكان الصدارة فتولاها الفلاسفة العرب بالشرح ، والتعليق ، والاقتباس ، حتى جاءت منسجمة تمام الانسجام مع

افكارهم الفلسفية الاسلامية التي توضيح معالم الطريق ، وتضع المؤشرات العقلانية التي ينبغي أن تتمحور حولها المفاهيم الموضوعية للمعرفة الصوفية الاسلامية التي ازدهرت وبدأت تأخذ صورتها الثالثة الراسخة محددة بذلك معالم النهضة الفلسيية والاجتماعية والدينية بطبيعة عقلانية تنهد الى حرية الفكر ، والتطلع الدائب الى المعقول من الموروث والمستورد ، ترسم بشموخها صورة اصعة للتقدم العرفاني الذي واكب بسيره التصاعدي القرن الثالث للهجرة النبوية المحمدية ،

ولما كانت أفكار وآراء أفلوطين الالهية العرفانية متأثرة بتيارات فلسفية سابقة عليها ، وبالديانات والمعقائد التي كانت سائدة في عصره ، فقد قنن اسمه الى طليعة المعارف الحقانية الاسلامية ، فعكف على دراسته ودراسة مصنفاته أكبر رواد الحركة الفلسفية الاسلامية ، الذين استمدوا من علمه وفلسفته الماورائية التعاليم العرفانية ، وخاصة ما يتعلق منها بالنفس الانسانية ، وتصفيتها وتطهيرها من الأدران والشوائب ، لتعود طاهرة نقية الى الكل الذي انبثقت منه .

وعلى الرغم من أن المكانة الكبرى التي احتلها

أفلوطين في ميدان الفلسفة والتصوف ، فقد أنعشت أفكاره روح الفلسفة الاسلامية ، وساهمت في التأثر في عقول أصحاب الفلسفات الباطنية التي ذرت قرنها خلال تطور الفكر العقلاني الاسلامي ، وتأثر هذا الفكر بالروح الصوفية التي كانت الصفة المميزة للحياة الروحية ي الشرق .

واذا عدنا أدراجنا الى فلسفة أفلوطين الماورائية لاحظنا أنه قد استقاها من آراء من تقدمه من فلاسفة الاغريق ، وان نظرات العقلية كانت تجسيدا للعبقرية اليونانية الغالصة ، شأن شأن أفلاطون وأرسطو و ولكن أفلوطين قد تأثر بفلسفة الديانات والعقائد التي كانت معروفة في عصره والله جانب تعاليم وآراء أفلاطون التي كان لها أكبر الأثر على تفكير أفلوطين العرفاني ويبدو التشابه بينهما جليا عندما ندرك أن كثيرا مما نسب الى أفلاطون قد نسب أيضا الى أفلوطين و

ومما يقال عن افلوطين أنه قد تأثر بالروح الشرقية ، وأن فلسفته كانت نديرا بانتهاء عهد الفكر الاغريقي وبدء تغلغل الدين في الفلسفة المامة وقضائه عليها • وهذا ما يقوله أكثر الباحثين

عن أفلاطون ، حيث يؤكدوا أن فلسفته كانت خروجا عن التيار العام للتفكير اليوناني ، تتمثل فيها نزعة زاهدة بعيدة عن هذا العالم ، لا نجدها عند معظم فلاسفة اليونان الآخرين -

واذا كان أفلوطين قد قال بأن فلسفته ليست سوى تجديد لفلسفة أفلاطون ، فقد نتج عن ذلك أن اختلطت نظريات وأراء أفلاطون الاصلية بآراء أفلوطين ونظرياته •

وعندما نعاول استمراض فلسفة افلوطين وبعض افكاره العرفانية نلاحظ أنه كان ينقد ويفند بعض الآراء الرواقية في كثير من كتاباته ، ورغم هذا النقد فقد تأثر أيضا بالفلسفة الرواقية تأثرا على الدوام و ونلاحظ أيضا أن الاتجاه العام في مذهب أفلوطين كان يهدف الى الاهتمام بمسائل الدين والاخلاق ، والنزوع الى الزهد والتصوف ، عن طريق تصفية النفس وتطهيرها من الشوائب والأدران التي تعلق بها أثناء وجودها في عالم الكون والفساد .

وفي رأي أفلوطين ان مقام النفس البشرية في

هذا العالم ليس سوى تهيئة واعداد للخلود ، ولن يكون خلاص الانسان من هذا العالم الا بتحرير نفسه من ارتباطها بكل ما في هذا العالم ، وتمكينها من الارتقاء صافية نقية طاهرة الى العالم الروحاني الأسمى •

واذا ما ألقينا نظرة خاطفة على تساعيات أفلوطين ، نلاحظ أن كل تساعية منها تقابل مرحلة معينة من مراحل السلوك الذي تصعد به النفس تدريجيا حتى تتعد مع الله • ففي التساعية الأولى يعدثنا أفلوطين عن تطهر النفس ، وفي الاخيرة يتكلم عن اتحادها مع المبدأ الاول ، وفي التساعيات الوسطى يتعدث عن الصعود التدريجي •

ويرى بعض الباحثين أن الافكار والآراء الشرقية كان لها أكبر تأثير في تفكير أفلوطين ،حتى أن بعضهم يعتقد أن ذلك التأثير لا يقل أهمية عن الأصول اليونانية في مذهبه • ومن أمثال هؤلاء الباحثين « فاشرو » الذي يعتقد أن أفلاطون ، وأن كان فيلسوفا يتكلم اليونانية ، فأن تفكيره لا يكشف عن أهم خصائص هذه الروح • فالعلاقة المميزة للتفكير اليوناني ، وهي روح الاعتدال والتناسق

لا تظهر عنده على الاطلاق ، وعلى العكس من ذلك ، كانت كتاباته تتصف بالعماسة ، وتزخر بالصور والتشبيهات ، وهي كلها علامات لروح جديدة كل الجدة (١) ·

وان اعتراف أفلوطين بانتسابه الى التراث الأفلاطوني ، انما هو دليل قوي على تأثره بالروح الشرقية ، لأن الفيثاغورية والاورفية كان لهما دور كبير في تكوين المذهب الافلاطوني \_ والصلة بين هاتين المدرستين وبين التفكير الشرقي واضحة ولنضف الى ذلك أن الشرق كان يسهل عليه دائما استيعاب المثالية الأفلاطونية من دون بقية المذاهب الفلسفية و فاذا أدركنا أن أفلوطين قد أضاف الى هذه المثالية ، الروح الصوفية التي كانت دائما هي الصفة المميزة للحياة الروحية في الشرق ، لأمكننا أن ندرك مدى تأثره بالروح الشرقية » و

ومن أهم البراهين التي تساق للدلالة على قوة المؤثرات الشرقية في تفكير أفلوطين ، فكرة حضور الله ، أو بالأحرى قوة الله ، في العالم عن طريق

E. Vacherot : Histoire critique de l'école d'alexandrie Vol. 1, p. 113.

وسائط تملأ الهوة دبنه وبين العالم ، وفكرة الوصول الى السعادة القصوى عن طريق الوحدة مع الله ، التي تعلو المعرفة العقلية - ولما كان الله في نظر الديانات الشرقية ـ التي يفترض أن أفلوطين قد تأثر بها \_ يسمو على العالم المعسوس الى حد يستحيل معه على الانسان أن يصل اليه مباشرة ، فقد كان لا بد لكل فلسفة أثرت فيها هذه العقائد ، من أن تولى اهتماما كبيرا لفكرة الوسائط التي تتخذ عندها مظهرين : مظهرا خارجيا ، هو سلسلة الموجودات التي تتوسط بين الألوهية والعالم المحسوس ، كالعقول والنفوس والجن \_ ومظهرا ذاتيا باطنا ، هو تلك المراتب المختلفة في التطهر ، التي تسلكها النفس لتتهيأ لتلقى الحكمة العليا ٠ ومن هنا قيل ان فكرة الوسائط الالهية هي في واقع الأمر توفيق بين النظرة اليونانية الى الله على أنه مجرد عال ، والنظرة الشرقية اليه على أنه ماثل أمامنا في كل مكان • أما روح التصوف التي تكمن من وراء فكرة تطهر النفس للوصول الى الله ، فلا ؛ تمتاج في اثبات أصلها الشرقى الى دليل •

ونعن لا نشك مطلقا بأن أفلوطين كان صاحب معرفة عقلية نابعة من الزهد ، والتصوف ، والفناء بالذات ، ينهد الى استئصال التعارض القائم بين الذات والموضوع • فهو بحق يعتبر من أكبر متصوفي الاغريق الذين قدموا للانسانية أكبر الخدمات المرفانية الهادفة الى تحقيق الكمال والمثالية عن طريق التطهر والابتعاد عن الشهوات •

وفي هذه الحالة التي يشعر فيها الانسان بأنه قد وصل الى أعلى درجات المعرفة ، واتصل بالهدف الذي تتجه اليه رؤياه اتصالا مباشرا ، يرى أفلوطين نفسه وهو في حالة وحدة مع الله فيقول (١): « كثيرا ما أتيقظ لذاتي ، تاركا جسمي جانبا ، وحين أغيب عن كل ما عداي ، أرى في أعماق ذاتي جمالا بلغ أقصى حدود البهاء • وعندئذ أؤمن ايمانا راسخا بأنني أنتمي الى عالم أرفع ، وأحس بالحياة في أسمى مراتبها وأشعر بوحدتي مع الألوهية » •

يقول الدكتور عبد الرحمن البدوي وهو يتحدث عن أفلوطين (٢) : « • • وكل هذا زاد من خفاء معالم أفلوطين ، مع أن أثره في الفكر الاسلامي عامة

<sup>(</sup>١) الملوطين : التساعية الرابعة من المقال الثامن .

<sup>(</sup>٢) أغلوطين عند العرب: البذوي مس ٢ .

لا يقل أبدا عن أثر أرسطو ، بل يزيد عليه في تشعبه : اذ شمل الفلسفة والمداهب الدينية ذوات النزعات الروحية الغنوصية ، وتغلغل في ضمائر المفكرين المسلمين بطريقة لا شعورية كانت أعمق نفوذا من ذلك المذهب المنطقي الجاف الظاهري الذي كان لأرسطوطاليس »

هذا ما نقله البدوي عن بول كراوس عندما كان يستعرض أقوال الباحثين حول أفلوطين وكتاب « أثولوجيا » المنسوب لأرسطو ، ليؤكد أن الكتاب المذكور لم يكن من تأليف أرسطو بل كان من أسلوب المعاضرات الشفهية التي كان يلقيها أفلوطين ، لذلك فعل الكتاب المذكور فعل السعر في عقول فلاسفة العرب •

ولم يكن كتاب « أثولوجيا » الكتاب الوحيد الذي صنفه أفلوطين ، ونسب بعد وفاته الى غيره ، بل هناك كتاب آخر نسب الى الفارابي ، وهو عبارة عن رسالة في العلم الالهي ، اقتبست من التساعية الخامسة من تساعيات أفلوطين •

بپروت في ۱۹۸۱/۲/۱ الدكتور مصطفى غالب

#### حياة افلوطين

حياة الفلاسفة الاغريق الكبار ، والعكماء العظام ، ليس من السهل على الباحث معرفتها بتفاصيلها الدقيقة ، لأن هؤلاء الفلاسفة والعكماء لم يدونوا على الغالب الحياة المادية التي كانت تعيط بهم خلال حياتهم في عالم الكون والفساد ، ولم يهتموا قط بأصلهم ، وفصلهم ، ومولدهم ، وشخصهم الجسداني ، كونهم كانوا مستغرقين في الحياة العقلية ، والعلوم الماورائية ، ويخجلون من التحدث عن شؤونهم الخاصة ولن يجد الباحث في كتب التاريخ والفلسفة الاشذرات قليلة مما دونه تلامذة هؤلاء الفلاسفة والعكماء .

والمرجع الوحيد الذى نملكه عن حياة أفلوطين

هو ما دونه بتلميذه النشيط « فورفوريوس » عن حياته ، كونه قد رافقه في السنوات الست التي سبقت وفاة أفلوطين ، فاستطاع أن يدون كل ما أمكنه عنه من خلال أحاديثه معه ، عن حياته وتطورها (١) •

ومن أحاديث « فورفوريوس » يمكننا أن نستنتج أن أفلوطين ولد حوالي سنة ٢٠٤ أو ٢٠٥ في مدينة « ليقوبوليس Lycopolis » في مصر • تردد على فلاسفة وحكماء الاغريق فى الاسكندريــة ليأخــذ العلوم والمعارف منهم ، ولكنه لم يجد بينهم مـن يستطيع أن يشفى غليله ويصقل نفسه التواقة الى العلم والمعرفة ، فراح يفتش وينقب ، حتى وجد ضالته المنشودة في الحكيم « أمونيوس ساكاس » أي أمونيوس الجمال • وكان أفلوطين عندما اتصل به لا يزال في سن الثامنة والعشرين من عمره ، فأعجب بحكمته ، وشهد بمقدرته العرفانية ، وتتلمذ على يديه يدرس الحكمة ، ويغوص في أعماق الفلسفة ، حتى عرف كنه نفسه ، التي تاقت الى الانطلاق

<sup>(</sup>۱) الموطين: التساعية الرابعة: ترجمة مؤاد زكريا ومعهد سالم ص ٣٣ .

لِلْعَبِّ من ينابيع المعرفة المشرقية ، وفلسفة الفرس والهنود ، فانصهر في بوتقتها ، وهمو لا يزال في التاسعة والثلاثين من عمره، عندما رافق الامبراطور جورديان في حملته التي جهزها ضد الفرس ، في عام ٢٤٢ ، ولكن الامبراطور قتل في العمراق ، ففشلت الحملة ، ونجا أفلوطين هاربا الى أنطاكية ومنها توجه الى روما سنة ٢٤٤ ، وظل فيها عشر سنوات دون أن يقوم بأي عمل كتابي \*

ومن الملاحظ أن ما رواه « فورفوريوس » عن استاذه أفلوطين من خلال معاشرته له يجعل الباحث يدور في دواسة من الشك في صحة روايات « فورفوريوس » الذي كان كثير الاعجاب بأستاذه أفلوطين ، ويمكن أن يكون هذا الاعجاب قد دفعه المبالغة في رواية بعض الوقائع ، الخارجة عن المالوف والمليئة بالأساطير والخوارق والمعاجز . خاصة أنه لم يكتب حياة أفلوطين الا بعد أن مضى على وفاة أفلوطين ثمانية وعشرون عاما (1)

ويبدو من خلال ما رواه « فورفوريوس » أن أفلوطين لم يبدأ في الكتابة الا في عام ٢٥٤ ، بعد

Bréhier: Introduction, 1ère Ennéade., p. 1. (1)

# مؤلفات أفلوطين:

ترك أفلوطين ٥٤ مقالا ، جمعها تلميذه فورفوريوس » بعد موته في ٦ مجموعات تضم كل مجموعة منها ٩ مقالات ، لذا سميت هذه المقالات بالتساعيات • وقد أملى أفلوطين ٢١ منها في الفترة الممتدة من سنة ٢٥٥ الى سنة ٢٦٨ • شم ٢٠ مقالا من عام ٢٦٨ الى عام ٢٦٨ ، و٦ مقالات من سنة ٢٦٨ الى سنة ٢٠٨ والمجموعة الأولى ألفها قبل أن يتصل بتلميذه « فورفوريوس » ، والثانية أثناء اتصاله به ، والثالثة بعد ذلك الاتصال •

ويعرض لنا « فورفوريوس » الترتيب الزمني لمجموعات المقالات مقسمة الى التساعيات الست ، ظنا منه أن هذا التقسيم ييسر للقاريء استيعاب حكمة أفلوطين ، ولكن هذا التقسيم كما يقول

المدكتور فؤاد زكريا (١): « فكثيرا ما ترد خلال المقال اشارات الى مقالات سابقة زمنيا ، ولكنها لا تأتي في الترتيب المنهجي الا فيما بعد ، وهو على أية حال راعى أن يجمع في التساعية الأولى ما يتعدث عن العالم المعسوس والمناية ، وفي كل واحد من الثلاثة الباقين عن أحد المباديء الثلاثة العليا : النفس ، والمعقل ، والواحد أو الخير ولكن الواقع أن كل تساعية من هذه لا تقتصر على بحث موضوع واحد بعينه ، بل تتشعب أحاديثه فيها حتى تتناول كل الموضوعات ، وان كان يغلب على كل منها الطابع الذي أشرنا اليه » .

وانطلاقا من هذا التبويب والتجميع فضل بعض الباحثين أن يطالعوا مقالات أفلوطين في ترتيبها الزمني بدون أن يعيروا التبويب المنهجي المني أورده « فورفوريوس » أي اهتمام • ومن هولاء « هويتكر » الذي يرى الترتيب الزمني أسهل وأكثر ترابطا وانسجاما • كما يستدل من تأمله لترتيب المقالات أن نقطة بداية أفلوطين في كتاباته

<sup>(</sup>١) اللوطين التساعية الرابعة ص ٣٥ .

كانت هي البحث في النفس ، لأن آراءه فيها تأتي في مستهل سلسلة المقالات (١) - ويستمد «هويتكر» هذه الفكرة من آراء أفلوطين الذي يقول : في وسعنا أن نتخذ من فكرة النفس منطلقا ثم نتدرج في البحث صعودا وهبوطا -

ويرى الدكتور فؤاد زكريا أن اتباع الترتيب الزمنى في قراءة مقالات أفلوطين ، يفترض أن الترتيب الذي أورده « فورفوريوس » صحيح ٠ وهذا هو ما تؤدى اليه أبعاث معظم من حققوا ذلك الموضوع ، مثل هويتكر ، وجلشتسر ، وبرييــه ، الذي اختبر اعتراضات هينمان ، ووجد أنها لا تكفى للشك في الترتيب الزمنى اللذي ذكره « فورفوريوس » • وعلى أية حال فالبحث في صحة التسلسل الزمنى لمؤلفات أفلوطين لا يزال يفتقر الى الدقة ، كما لاحظ « ايبرفك » الذي رأى أن الاهتمام بفلسفة أفلوطين لا يعادله مطلقا ذلك الاهمال الذي تلقاه مشكلة ترتيبها الزمنسي مسن الباحثين ، خاصة وأن من المعتمل في رأيه أن يكون ترتيب « فورفوريوس » الزمني منصبا على مقالات

Whittaker: The Neo-Platonists..., p. 31. (1)

كل فترة بوجه عام ، أي أنه أورد عن كل فترة ما كتب فيها من مقالات ، أما الترتيب « في داخل » كل فترة ، فربما لم يكن « فورفوريوس » قد ذكر، على الاطلاق (١) ·

وقد يسلاحظ الباحث استطرادات كثيرة في مصنفات أفلوطين ، كونه كما يقول «فورفوريوس» لم يكن يعيد قراءة أي شيء مما كتب ، نظرا لضعف عينيه • كما أنه كان ضعيفا في قواعد اللغة اليونانية الذلك كان تلميذه يضطر في أغلب الأحيان الى تهذيب مقالاته • لذا جاءت مصنفاته من ناحية اللغة معقدة أكثر من جميع كتابات الفلاسفة والحكماء اليونانيين الذين تقدموه •

ومما لا شك فيه بأن مقالات أفلوطين كانت عبارة عن محاضرات شفهية تلقى عادة على الطلاب، ومن الطبيعي أن تتشعب الابحاث والمناقشات أثناء تلاوتها لذلك لا نستغرب أن تكون تلك المقالات مليئة بالاستطرادات ومفتقرة الى الاستدلال المنطقي فالذين كانوا يتوافدون على ندوات أفلوطين لم

<sup>(</sup>١) الموطين: التساعية الرابعة ص ٣٦ .

يكونوا على مستوى فكري واحد ، بل كانوا من مختلف الطبقات يأتون اليه لسماع أفكاره التي توصلهم الى معرفة الذات والى تصفية أرواحهم مما علق بها من شهوات وأدران •

ويؤكد ما يذهب اليه « ريذو Rivaud » الذي ذهب الى أن تساعيات أفلوطين ليست سوى مؤلف جماعي ، شارك في تأليفها تلامذة أفلوطين بما طرحوه من مسائل واعتراضات ، كانت تجبس الاستاذ الى تبديل موضوعات حديثة وتنويمها في كثير من الأحيان ، فان كان الباحث يماني عندما يقرأ التساعيات المشقة ، فما ذلك الا لأن مؤلفها كان يهتم بالأفكار وتوصيلها الى التلاميذ أكثر من الاهتمام باللفظ، والتقيد بالأسلوب والعبارة (١) ،

وهذا يعني أن أفلوطين كان يعتبر اللغة وقواعدها لا ألفاظها ، ليست هدف يرنو اليه من خلال اطلاق حكمه وفلسفته المرفانية ، انما كان الهدف من وراء القاء هذه المعاضرات ايصالها الى المجمهور حتى تستقر في عقله فيصرف نفسه ويقلع

<sup>(1)</sup> Rivaud : Hist, de la phil. tome 1.. p. 523

عن ترهات العياة الدنيا وما فيها من شهرات • فاللغة اذن هي وسيلة ، وليست غاية •

### فلسفة أفلوطين:

يعتقد بعض العلماء والباحثين أن فلسفة أفلوطين كانت تنهد الى وحدة الوجود ، بينما يرى البعض الآخر أن فلسفة أفلوطين متدرجة أو حركية ، حيث تسلسل مراتب الوجود ابتداء من المركز الاول ، وامتدادا حتى أكثر درجات الوجود تفرقا و تبددا .

وما دامت فلسفته تنطلق من الحركة فلا بد من أن تكون هذه الحركة هابطة وصاعدة • فالحركة الهابطة تعني الحركة العقلية ، التي يشرح فيها العكيم حركة الوجود من الواحد تدريجا حتى ينتهي الى المادة التي تعتبر آخر مراتب الموجودات ، وأما الحركة الصاعدة فهي تعني معاودة ارتقاء السلم ، والمودة الى الواحد الاول • وأساس هذه الحركة التصفية الجسدية ومعرفة الذات حتى يتسنى لتلك الذات الارتقاء تدريجا ، والعودة الى الاتحاد بمصدرها الاول • أي بالكل الذي انبثقت منه بمصدرها الاول • أي بالكل الذي انبثقت منه

وهبطت الى عالم الكون والفساد ، وعن طريق التصفية والتعليم تتمكن من الارتقاء والصعود ثانية الى الكل الذي هبطت منه ·

ولما كان أفلوطين في طليعة العكماء في عصره، فقد وهب العقل حق التصرف بالحركة الكونية، حركة الهبوط التي تصور الفاعلية الرئيسية للواحد، وحركة النفس وهي في طريق الارتقاء والصعود الى الواحد الاول، أو العقل الاول و

وفي فلسفة أفلوطين النفوس البشرية تكون دائما وأبدا بعاجة ماسة الى أن تستمد قواها التأييدية من مبدأ واحد يجمع بينها • هذا المبدأ هو النفس الكلية ، وهي الرحيق التأييدي الذي تستمد منه كل نفس فردية • ورغم كون النفس الكلية واحدة ، فوحدتها ليست هي الوحدة المطلقة، أذ لا بد لتصور النفس الكلية من تصور العالم الذي تحييه تلك النفس وتبعث فيه الحركة • لذا ينبغي الصعود خطوة أخرى ، فنجد العقل الذي هو ثابت ثباتا مطلقا ، وأفكاره هي المثل الأزلية التي يشارك فيها كل ما يوجد في زمان ومكان حسب رأي أفلوطين •

ويعتقد أفلوطين بأن وحدة العقل أرفع من وحدة النفس ، لأن في مقدور العقل أن يكتفي بالتفكير في ذاته وتأملها ، أما النفس فلا بد لها من عالم أو جسم تنظمه وتبعث فيه العياة .

والمبدأ الأول ، والواحد وحدة مطلقة ، حسب آراء أفلوطين لا يمكن أن يكون عقلا ، بل ينبغي أن يكون ماهية تعلو على العقل ، وتظل دائما في هوية مع ذاتها ٠ هذا المبدأ الاول هو الواحد أو الغبر ، الذي لا يمكن وصفه بأية صفات من صفات موجوداته التي هي أدني منه رتبة • فاذا ما حاولنا وصفه بصفات الوجود ذاتها ، لكانت تلك الصفات تنطوى على نوع من الثنائية ، اذ أننا سنحمل عليه الوجود ، فيكون هناك محمول يحمل عليه ، وبذلك يفقد الاول وحدته المطلقة • لذا يجب أن لا نصف الموجود الاول بأية صفة ايجابية ، بـل نكتفي بالوصف السلبي ، ونؤكد أنه بخلاف كل ما نعلم فحسب ، وأقصى ما يمكننا أن نطلق عليه من صفات ايجابية ، هو تأكيد كماله المطلق بالقياس الى كل ما عداه • والواقع ان الواحد ، بهذه الأوصاف ، يقترب أكثر من أية فكرة أخرى طلعت بها الفلسفة الاغريقية ، من فكرة الله كما يفهمها أبناء البشرية ، وكما قالت بها المسيعية بوجمه خاص (١) ٠

ويشبه أفلوطين صدور فيض النور من منبعه ، وفيض الماء من ينبوع ، وصدور أنصاف الاقطار عن المركز • تشبيهات مشتركة يستدل بها على ثبوت وبقاء المركز الاول ، الا أنه يخرج بقيـــة الموجودات منه • فالواحد حسب رأى أفلوطين عندما يخلق الموجودات لا يأخذ من ذاته لبعطيها ، بل يظل في وحدته الأصلية ، ولا يخرج عن ذات على الاطلاق ، فهو يمد الموجودات برحيقه التأبيدي ولا يستمد منها شيئًا • ومع ذلك يفيض موكب الموجودات عنه بصورة مرتبة ومنظمة من البداية الى النهاية ، وتتحكم فيها ضرورة واحدة ، وقانون واحد • وكذلك الحال في كل مبدأ آخر • فالعقل الذي تصدر عنه النفس ، يظل كما هو ، بينما تفيض عنه المبادىء الأدنى منه •

ويرى أفلوطين ان كل موجود يكون في المبــدا السابق عليه ، لا يعنى وجود علاقة مكانية بينها ،

<sup>(1)</sup> Armstrong: intr..., p. 182.

أي احتواء المبدأ الاول على التالي له ، وكل ما يعنيه هو أن التالي معتمد على السابق ومتوقف عليه فحسب ، وكل لفظ يعبر عن علاقة مكانية انما هو تشبيه فحسب (١) .

وسنستعرض في الصفحات التالية مجمل فلسفة أفلوطين المتعلقة بالمدأ الأول ، والنفس الكلبة ، والنفوس الفردية ، وسلسلة الموجودات ، والفيض، والشر والخبر ، وسوف نعاول أن نعدد ميتافيزيقا أفلوطين بالنسبة الى بقية الفلسفات اليونانية الاخرى ، التي انطلقت أصلا من الفلسفة الافلاطونية • ومما لا شك فيه بأن تأثر فلسفة أفلاطون كان قويا وفعالا ، ولكن لا بد من القول بأن أفلوطين كيان مجددا ومطورا للفلسفة الافلاطونية • فالفارق بين عصرى الفيلسوفين كبير ، والنظرة العقلية التي بلغت أوجها في عصر أفلاطون وأرسطو قد مرت بأطوار عديدة ،وتأثرت بتبارات مختلفة عملت كلها على تقوية الجانب الصوفي في حياة الانسان • ومن هنا كان لا بد أن تتجه كل نواحى فلسفة أفلوطين الى فكرة الوحدة

<sup>(</sup>١) اللوطين: التساعية الرابعة ص ١٤٠.

مع المبدأ الاول ، وهي فكرة يتمثل فيها الطابع الصوفي بوضوح ، ولم تتمثل من قبل عند أفلاطون على الاطلاق • فرغم أن أفلاطون يتحدث عين تخليص النفس في حياتها الارضية ، وفرارها الى الخبر الالهي ، فإن الهدف الذي يرمى اليه من هذا الزهد هو « التشبه بالله بقدر الامكان » كما صرح مراراً • والتشبه بالله فكــرة تختلف كثيرا عــن الوحدة الصوفية ، اذ أن أقصى ما تهدف اليه هذه الفكرة هو أن يسعى الانسان الى الكمال عن طريق « المعرفة » بقدر طاقته ، ليصل الى ادراك الخبر الالهي ، وليست فيها أية اشارة الى أن النفس تسعى الى تحقيق الاتحاد التام مع الله • ففي مذهب أفلاطون ثنائية تظل قائمة دواما ، وتجعل من المحال علينا أن ننسب اليه صوفية كاملة (١) .

والفارق بين أفلوطين وأفلاطون ، هو أن المثل التي هي قوام العقل ومعتواه ، تكون عند أفلوطين مبدأ ثانيا صادرا عن المبدأ الاول - أما عند أفلاطون فالمثل لا تصدر عن الله قط ، بل لا يسري عليها أي نوع من أنواع الكون ، كالفيض أو الصدور ،

<sup>(1)</sup> Hoffmann: Platon..., S. 30.

وانما تكون لها بالله صلحة كالصلة بين النجوم الثابتة والشمس و فهي أقل منه مرتبة ولكنها لم تنشأ عنه ، كما أن النفس الكلية لا تصدر عن المثل الافلاطونية بل هي الانتظام الرياضي الكامن في الكون ، ومبدأ العياة فيه و ثم ان العلاقة بين المنفس الفردية وبين المادة مختلفة عندهما وفافلوطين يرى بصدور على الاطلاق أن يصدر المادي عن النفس ، اذ أن المادي المعسوس لا يمكن أن يصدر عن النفس ، المريئة عن كل مادة وسدر عن النفس ، المريئة عن كل مادة وسدر

وانطلاقا من هذه الآراء التي تجسد فلسفة أفلوطين ، يمكننا أن نحدد نزعته الصوفية التي تميز بها عن فلسفة أفلاطون • استنادا على ما رواه تلميذه « فورفوريوس » كما عرضها وهمو يتحدث عن حياة أفلوطين ، الذي وصل الى الاتحاد التام بالله أربع مرات (١) ، بينما يذكر عن نفسه أنه لم يصل الى تلك الوحدة الا مرة واحدة طول حياته •

ومن الملاحظ أن الفلاسفة العرب لم يعرفوا

<sup>(1)</sup> Vita Plotini, S. 23.

أفلوطين أو أفلوطينوس باسمه الصريح بل عرفوه كما يقول ابن النديم بكنية هي (١): « الشيخ اليوناني » ، وكان أول من تنبه الى أن « الشيخ اليوناني » هو نفس أفلوطين هـو هار بريكر في تعليقاته على ترجمت الالمانية لكتاب « الملل والنحل » للشهرستاني ، ووافقه على هذا الرأي رينان مع شيء من التحفظ ، وديتريصي بغير تردد، وأخيرا روزنتال في مقالات له في مجلة «أورينتاليا» أما الذين ذكروه من المؤرخين العرب بهذا الاسم الوصفي « الشيخ اليوناني » فهم : أبو سليمان السجستاني في كتاب «صوان الحكمة» والشهرستاني في «الملل والنحل» ومسكويه في «جاويدان خرد» (٢) •

ويعلق الدكتور عبد الرحمن البدوي فيقول:
« وكل هذا زاد من خفاء معالم أفلوطين مع أن أثره
في الفكر الاسلامي عامة لا يقل أبدا عن أثر أرسطو
بل يزيد عليه في تشعبه: اذ شمل الفلسفة والمذاهب
الدينية ذوات النزعات الروحية الغنوصية ،وتغلغل
في ضعائر المفكرين المسلمين بطريقة لا شعورية

<sup>(</sup>۱) الفهرست لابن النديم ص ۲۵۷ .

<sup>(</sup>٢) الملوطين عند العرب : عبد الرحمن بدوي ص ١ .

كانت أعمق نفوذا من ذلك المذهب المنطقي الجاف الظاهري الذي كان لأرسطوطاليس •

## اثولوجيا أرسطاطاليس وافلوطين:

عندما يحاول الباحث القاء نظرة واقعية على حكمة أفلوطين وفلسفته العرفانية لا يجد أمامه سوى مقالاته المعروفة بالتساعيات التي رتبها تدور حولها الكثير من الآراء والأقوال المتضاربة المتناقضة ، فتارة يذهب البعض الى أن بعض هذه التساعيات قد رتبت وصنفت في كتاب واحد نسب الى أرسطاطاليس وعبرف بكتباب « أثولوجيا أرسطاطاليس » وليس هذا الكتاب في الحقيقة سوى أجزاء منقولة عن التساعية الرابعة والخامسة والسادسة لأفلوطين (۱) .

وكذلك عندما انتقلت الفلسفة اليونانية عن طريق الترجمة والاقتباس والشرح الى العرب نقلت فصول أخرى من تساعيات أفلوطين الى اللغة العربية باسم: «مسألة في العلم الالهي» ونسبت هذه الرسالة

<sup>(1)</sup> اللوطين عند العرب: البدوي من ٢ .

للفارابي ، وكذلك أخفت شذرات أخرى من تساعيات أفلوطين ووصفت بكتاب خاص باسم « الشيخ اليوناني » ·

وبعد قرون عديدة من الجدل والنقاش والاستنتاج حول فلسفة أفلوطين ، وما تركه من نصوص وآراء ظلت تعيش طوال هذه الفترة في زوايا النسيان قام في النصف الثاني من القرن التاسع عشر بعض الباحثين الأوروبيين ليكشفوا عن النواحي الغامضة الخفية في فلسفة أفلوطين ولنستمع الى الدكتور عبد الرحمن البدوي ماذا يقول حول هذا الموضوع (۱) : « ولكن الباحثين الأوروبيين منذ النصف الثاني من القرن الماضي قد تولوا هذه النواحي الغامضة في أفلوطين عند العرب بالايضاح -

١ ــ فجماء همار بريكر أولا فاقترح أن يُعد
 « الشيخ اليوناني » الوارد ذكره ونبذة عن مذهبه
 في « الملل والنحل » للشهرستاني هو بعينه أفلوطين ،

 <sup>(</sup>۱) أغلوطين عند العـرب : عبد الرحمن البدوي ص
 ( ۲ الى ٣ ) .

مؤسس الافلاطونية المعدثـة · وكــان ذلك سنة ١٨٥٠ ــ سنة ١٨٥١ ·

٢ ـ وفي سنة ١٨٥١ جاء فلشرو فقرر أن أفلوطين لا بد أن يكون قد ترجم الى العربية بيد أن رينان شك في هذا الأمر بعض الشك قائلا: « ان لدينا أدق المعلومات عن المؤلفين اليونايين الذين ترجموا الى هذه اللغة ( العربية ) ، وليس من بينهم أفلوطين و وهار بريكر يظن أن المؤلف الذي يسميه الشهرستاني باسم « الشيخ اليوناني » ليس شخصا آخر غير أفلوطين و ولكن أيا ما كان صاحب هذا الاسم ، فمن اليقين أن الشهرستاني لم يعرفه الا عن طريق مقتطفات ناقصة جدا » .

٣ ـ ثم جاء س منك في دراساته التي نشرت بباريس سنة ١٨٥٧ بعنوان « أمشاج من الفلسفة اليهودية والعربية » ( ص ٢٤٨ ـ ص ٢٥٩ ) فتناول كتاب « أثولوجيا » في شيء من التفصيل لأول مرة ، وبنظرة نافذة أثارت كوامن المشاكل التي ينطوي عليها ولهذا نورد طرفا مما قاله في هذا المدد :

« حفظ لنا التراث العربي أثرا وردت فيسه

فلسفة الاسكندرية ، وخصوصا فلسفة أفلوطين ، بتفصيلات عديدة ، و نجد فيه أحيانا فقرات أخذت ينصها من « التساعات » · وهذا الأثي هو الكتاب المشهور « أثولوجيا » المنسوب الى أرسطوطاليس ، وقد طبع لأول مرة في مستهل القرن السادس عشر فى ترجمة لاتينية قامت على ترجمة عربية ترجع الى القرن التاسع • وها نحن نورد هنا فقرات من هذا الكتاب وفقا للترجمة اللاتينية والنص العربي معاً ، وهذا النص العربي مغطوط في المكتبة الامبراطورية ( المكتبة الأهلية بباريس فيما بعد )، وهذا النص المربى يختلف أختلافا بينا عن النص العربي الذي على أساسه قامت الترجمة اللاتينية » • ومن كلام منك هذا يتبين (١):

( أ ) أنه كان أول من تنبه الى أن كتاب الولوجيا أرسطاطاليس » يتضمن «فقرات بنصها» من « تنساعات » أفلوطين • ولو أنه دفع البحث في هذا الباب لانتهى الى ما سينتهى اليه فالنتين روزه في سنة ١٨٨٣ ـ وسنتحدث عن هذا بعد قليل من بيان أن الكتاب كله منتزع من « تساعيات »

<sup>(</sup>١) أغلوطين عند العرب : عبد الرحمن البدوي ص ؛ ٠٠

أفلوطين ، وليست فقط بضع « فقرات » • ولكن فضله لا ينكر على كل حال في هذه الاشارة الموجهة •

(ب) أنه كان أول من تنبه الى وجود خلاف محسوس جدا » على حد تعبيره \_ بين النص المربي الوارد في مخطوط المكتبة الأهلية بباريس (أول ترقيم: ٩٩٤ ، ثاني ترقيم: الملحق العربي رقم ١٣٤٣ ، الترقيم الثالث وهو الحالي: ٢٣٤٧ عربي) وبين النص العربي الذي عليه قامت الترجمة اللاتينية ، وهذه مشكلة لها كل خطرها ٠٠٠ » .

ويتابع البدوي استعراض الآراء والأقوال التي وردت على لسان بعض الباحثين حول هذا الخلاف ، ثم يقارن بين النصوص التي أشار اليها والمتعلقة بكتاب «أثولوجيا» ثم يعرج على أقوال اشتينشنيدر الذي تناول كتاب « أثولوجيا » بالبحث في موضعين (1) :

( أ ) الأول في كتابه : ﴿ الترجمات العبرية في

<sup>(</sup>١) افلوطين عند العرب: عبد الرحمن البدوى ص ٧ ،

القرون الوسطى » برلين سنة ١٨٩٣ من ص ٣٤٤ الى ص ٢٤٥ ·

· (ب) والثاني في كتابه « الترجمات العربية عن اليونانية » النشرة المركزية لشسؤون المكتبات كراسة ١٢ ، ليبتسيك سنة ١٨٩٣ ص ٧٧ وما يليها - ويخلص الى القول بأن العرض الذي قدمه اشتنيشنيدر لم يحظ بالبحث في حقيقة كتاب « أثولوجيا » خطوة جديدة ، وعمله عادة تحصيلم, جمعي ليس فيه اكتشاف ولا اعمال ذهن ٠ ثم ياتي دور باول كراوس الذي فتح اتجاهاجديداكما يقول البدوي في بحث قدمه الى المعهد المصري بجلسة ٧ أبريل سنة ١٩٤١ ، ثم نشره في « مضبطة المعهد المصري » ( ج ٢٣ فصل سنة ١٩٤٠ الى سنة ١٩٤١ ) وقال في تقديمه انه تلخيص لبعض الابحاث التي ستكون موضع كتاب تأخر طبعه للظروف الحالية ، يعنى ظروف الحرب (١) وعنوانه : « أفلوطين عند العرب ، ملاحظات على شذرة جديدة من الترجمة المسوسعة العسربية للتساعيات » ويضيف البدوي قائلا: « في هذا البحث يكشف باول

<sup>(</sup>١) الموطين عند العرب: عبد الرحمن البدوى ص ١٨.

كراوس ـ بعد أن استعرض استعراضا سريعا جدا يكاد لا يتجاوز ذكر الاسماء والابحاث في كتــاب « أثولوجيا » وأثره في الفلسفة الاسلامية ـ عـن شذرات وردت في المخطوط رقم ١١٧ حكمة بمكتبة تيمور بدار الكتب المصرية ( ص ٢ \_ ص ١٥ ) بعنوان « رسالة في العلم الالهي » للشيخ الفاضل المالم الزاهد أبي نصر الفارابي • قرأها فشك في نسبتها الى الفارابي • لا لأن الآراء الواردة فيها لا يمكن أن تنسب الى الفارابي الذي عالج في كتب لا شك في صحة نسبتها اليه مثل « المدينة الفاضلة » مسائل الواحد والكثير وصدور الموجودات والجواهر الافلاطونية المحدثة (النفس، المقل الغ) بطريقة لا تختلف كثيرا عما في مضهون رسالتنا هذه ـ ولكن لأن أسلوب الفارابي أشد ايجازا ، وهو خال من كل تزويق وتكرار ، وليس فيه شيء من الغموض الذي يشعر به القارىء لهذه الرسالة • ومن ناحية أخرى وجد في « رسالة العلم الالهي » هذه طائفة كبيرة من الاصطلاحات لا يجدها المرء عند الفارابي ، اصطلاحات تذكر بلغة « اثولوجيا أرسطاطاليس » · « وکم کانت دهشتی ـ هکذا یقول کراوس ـ حینما تبين لى أن هذه إلم سالة المنسوبة الى الفارابي ليست الا تلخيصا موسعا يتفاوت دقة لمستخلصات منتزعة من التساع الخامس من «تساعيات» أفلوطين! وزاد من أهمية هذه الرسالة أنه ليس من بين الشذرات الافلوطونية الواردة فيها شذرة وردت في «أثولوجيا أرسطاطاليس » (1) •

وينتهي البدوي من كل هذه الآراء التي أوردها ف كتابه « أفلوطين عند العرب » إلى القول: « ومن هذا العرض لمضمون هذه الرسالة تبين بكل وضوح أنها مجرد تلخيص سريع لما يتصل بالنفس ومصيرها في كتاب « أثولوجيا » ، ولا نكاد نجد فيها رأيا واحدا لا نجده مفصلا في « أثولوجيا » • وهذا التلخيص بلغة واضع الرسالة وشيء من لغة الأصل ، ويلوح أيضا أنه قرأ « الخير المعض » لأن فيه ما قد يذكر بمواضع وعبارات من « الخسر المحض » • ولا يظهر من عرضه هذا أبدا أنه ينقل كلامه بحروفه في موضع ، بل هو عرض من عنـــد واضع الرسالة لا يتقيد فيه بنص أبدا ، لأنه رأى المادة غزيرة جدا في الاصل ، لأنه رأى أن لا ترتيب

 <sup>(</sup>۱) الموطين عند العسرب : عبد الرحين البدوي من
 (۱۸ – ۱۸) .

لكلامه \_ وهذا وصف حق د لأثولوجيا » \_ • • • ولهذا السبب رأينا استبعاد هذه الرسالة من بين « أفلوطين عند العرب » لأنها لا تتضمن نصا مز نصوصه ، بل هي مجرد تلخيص حر بسيط للمواضم المتصلة بالنفس ومصرها من كتاب « أثولوجيا » • ومن هنا أيضا لا نرى وجها لما يذهب اليه روزنتال \_ بتعفظ واحتياط ، والعق يقال \_ من ارجاع هذه الرسالة الى « المصدر الافلوطيني » المسترك الذي استمد منه « أثولوجيا » وصاحب شدرات المخطوط رقم ٥٣٩ مارش شرفي والسجستاني ٠ فاننا لسنا هنا بازاء كلام مستقل لأفلوطين ، بسل مجرد تلخيص لـ « أثولوجيا » ، لا قيمـة له الا بوصفه تلخيصا » (١) ·

ولم يكن الدكتور عبد الرحمن البدوي الوحيد الذي استعرض ما قيل ويقال حول نسبة كتاب « أثولوجيا » لأفلوطين ، بل هناك بعض الباحثين الذين يؤكدون أن الكتاب بعيد عن أفلوطين ، وأنه أقسرب الى تعاليم « برقلس » ما أكبر أقطاب الافلاطونية المحدثة بعد أفلوطين ما ويرون على

<sup>(</sup>١) الموطين عند العرب: عبد الرحمن البدوى ص ٣٧.

وجه التعديد أن مؤلفه المجهول قد حاول التوفيق بين نظريات برقلس ، وتعاليم «دنيس الايروباجي» وميتافيزيقيا أرسطو ، وأن كانت روح برقلس غالبة عليه • وهذا هو رأي « دوهيم » الذي يتابع فيه « رافيسون » • ويقترب من ذلك « فاشرو » الذي يرى أن التاب راجع الى عهد متأخر نسبيا من عهود الافلاطونية المعدثة ، تم فيه المزج بين الافلاطونية •

وانطلاقا من هذه الآراء المتباينة يمكننا أن نجعلها في فرعين كبيرين: فرع يرد الكتاب الى تعاليم أفلوطين ذاته ، ويرى أن محتوياته اما دروس مباشرة ألقاها أفلوطين ، واما مقتطفات من التساعيات أضيفت اليها بعض التعليقات والفرع الآخر يقول بابتعاد الكتاب عن تعاليم أفلوطين ، وبأنه أقرب الى المهود المتأخرة من الافلاطونية المحدثة ، وخاصة ذلك المهد الذي ظهر فيه برقلس، أو الذي تم فيه امتزاج التراث المشائي بالتعاليم الأفلاطونية المحدثة ،

والرأي الذي يفضله الدكتور زكريا هو الرأي

<sup>(1)</sup> Cacherat: Hist, crit..., Tome III, p. 87.

الأول (١) • لأن كتاب الربوبية أو الاثولوجيا هو مجموعة من المقتطفات المستمدة من التساعيات ، وان كانت قد أضيفت اليها بعض التعليقات على يد جامعها ، الذي جعل لها ترتيبا خاصا ، ربما كان مناظرا لترتيب الدروس الشفهية التي كان يلقيها أفلوطين •

ولكنه يرى أنه حتى يؤيد هذا الرأي ، لا بد له من أن يرد على الرأي المضاد بفرعيه : الفرع الذي ينسبه الى الافلاطونية المتأخرة التسي تأثرت بالمشائية ، والفرع الذي ينسبه الى برقلس وبعض المذاهب التي ارتبطت به •

« أما الذين أرادوا أن ينسبوا الكتاب الى عصر متأخر من عصور الافلاطونية المحدثة ، على أساس ظهور بعض الافكار الأرسطية ، فيرد عليهم بأنب ليس ثمة ما يدعو الى أن نرجع الى عصر متأخر من عصور الافلاطونية حتى نهتدي الى نزعات مشائية اذ أن عصر أفلوطين ذاته كان يتصف بالتعمق في دراسة أرسطو بجانب أفلاطونية بل ان الافلاطونية

<sup>(</sup>١) التساعية الرابعة لاغلوطين ص ١٥٤ .

المتوسطة \_ التي سبقت الافلاطونية المحدثة \_ قد امتزجت فيها النزعة المشائية مع الافلاطونية • • • ويكفي كل الكفاية لتفسير ظهور هذه اللمحات المشائية أن يكون الكتاب من جمع أحد تلاميذ أفلوطين المباشرين ، الذين عرفوا باطلاعهم على تعاليم أرسطو ، مثل فورفوريوس (١) •

أما القول بأن الكتاب لا يمكن أن يرجع الى أفلوطين ، وانما الى برقلس أو على الأقل الى توفيق بينه وبين ميتافيزيقا أرسطو ومذهب دنيس الايروباجي ، وهو الرأي الذي نادى به رافيسون ومن بعده دوهم ، فيعتاج الى مناقشة أكثر تفصيلا ، ما دمنا نرمي الى أن نثبت في النهاية أن ذلك الكتاب قد استمد من أفلوطين مباشرة .

أما أوجه الاختلاف بين آراء كتاب الأثولوجيا، وبين آراء أفلوطين \_ كما يرى القائلون بأن الكتاب لايمكن أن يرد الى أفلوطين مباشرة \_ فمن أهمها أن كتاب الأثولوجيا يجاري برقلس حين يضع بين الواحد والعقل الاول وسطا هو الوجود الذي تستمد

<sup>(</sup>٢) التساعية الرابعة لانلوطين ص ١٥٥٠

منه كل الاشباء وجودها ، وإن كان كتاب الأثولوجيا لم يستخدم لفظ « الوجود » بل تحدث عن الكلمة الالهية (١) • وعلى أية حال فقد قال مؤلف ذلك الكتاب بمبدأ متوسط بين الواحد والعقل ، بينما رأى أفلوطين أن العقل يلى الواحد مباشرة ، ولم يجعل بينهما وسطا • كما أن مؤلف الأثولوجيا قد أكد الصلة الوثبقة بن الكلمة الالهنة وبن الله ، أو الواحد ، وكاد أن يجعلهما حقيقة واحدة ، ومعنى ذلك أن الكلمة الالهية فوق العقل الاول -ومع ذلك فان « دو هم » يعترف بأن كاتب الأثولوجيا يورد أحيانا ترتيب المبادىء على النحو الآتى : الله ، ثم الكلمة ، ثم العقل ، وتليه النفس الكونية والطبيعية • وأحيانا أخرى يرتبها على النحو الآتى : الله ، العقل ، النفس الكونية ، الطبيعة • أى أنه أحيانا يضع الكلمة الالهية ضمن المبادى ، وأحيانا أخرى يغفلها · ويستنتج « دوهم » من ذلك أن كاتب الأثولوجيا يجعل الكلمة أحيانا في هوية مع الله وأحيانا يفصلها عنه •

هذا هو ملخص أهم الحجج التي يتذرع بها

<sup>(1)</sup> Duhem : Ibid., p. 367.

القائلون بأن كتاب الأثولوجيا لا يمكن أن يكون قد ألف أو جمع نقلا عن أفلوطين ، انما لا بد أن يكون قد قد ظهر على يد أحد الأفلاطونيين المحدثين في عصر متأخر نسبيا ، يكون قد تأثر بالآراء المسيعية ، وخاصة فكرة الكلمة الالهية ، وخير من يصلح لذلك برقلس » (١) .

وبعد أن يحلل الدكتور زكريا كيفية وصول الكلمة الى هذا الكتاب في ترجمته اللاتينية ، يرى أن وجود هذا المصطلح ، أي « الكلمة » ليس الا ترجمة للفظ يوناني «Loges» الذي يعني المقل والكلمة معا ، والذي كان يستخدمه أفلوطين كثيرا ، ولم يكن عند أفلوطين راجعا الى تأثره بتعاليم مسيحية على الاطلاق .

ويخلص من كل هذا النقاش والجدل الى النتيجة التي قال بأنه ليس ثمة ما يدعو الى الاعتقاد بوجود آراء في كتاب الأثولوجيا تختلف اختلاف أساسيا عن آراء أفلوطين وليس معنى هذا أن الكتاب لم يتضمن الا آراء أفلوطين وحدها ، فالواقع أن تعاليم أرسطو كانت شائعة بين تلاميذ أفلوطين،

<sup>(</sup>١) التساعية الرابعة لانلوطين من ١٥٥ .

ولكن الكتاب مجموعه مأخوذ عن أفلوطين ، مسع بعض الشروحوالتعليقات التي أضافها تلاميده(١) \*

ويكفينا لتدعيم هذا الرأي ، أن نأتي بالدليل الايجابي على صحت ، فنقــارن بين محتويــات الأثولوجيا وتساعيات أفلوطين ٠٠٠ » ٠

وما دمنا نتحدث عن و الأثولوجيا » لا بد لنا من أن نقدم بعض القطع المختارة منها تنويرا للأذهان وزيادة في الفائدة •

## الميمر الأول في النفس:

م أما بعد! اذ قد بان وصح أن النفس ليست بجرم وأنها لا تموت ولا تفسد ولا تفنى ، بل هي باقية دائما ، فانا نريد أن نفحص عنها أيضا كيف فارقت العالم المقلي وانعدرت الى هذا العالم الحسي الجسماني فصارت في هذا البدن الغليظ السائل الواقع تحت الكون والفساد ـ فنقول ان كل جوهر عقلي فقط ذو حياة عقلية لا تقبل شيئا من الآثار ، فذلك الجوهر ساكن في العالم (٢)

<sup>(</sup>١) التساعية الرابعة لاغلوطين ص ١٥٨٠

<sup>(</sup>٢) الملوطين عند العرب من ( ١٨ ــ ١٩ ) -

العقلي ثابت فيه ، دائم لا يزول عنه ولا يسلك الى موضع آخر لأنه لا مكان له يتحرك اليه غير مكانه ، ولا يشتاق الى مكان آخر غير مكانه • وكل جوهر عقلي له شوق ما فذلك الجوهر بعد الجوهر الذي هو عقل فقط لا شوق له · واذا استفاد العقسل شوقا ما ، سلك بذلك الشوق الى مسلك ما ولا يبقى في موضعه الاول ، لأنه يشتاق الى الفعل كثيرا والى زين الاشياء التي رآها في العقل ، كالمرأة التي قد اشتملت وجاءها المخاض بوضع ما في بطنها \_ كذلك العقل اذا تصور بصورة الشوق للمشتاق اليه الى أن يخرج الى الفعل بما فيه من الضرورة ، ويحرص على ذلك حرصا شديدا ويتمغض فيغرجها الى الفعل لشوقه الى العالم الحسى .

والعقل اذا قبل الشوق سفلا تصورت النفس منه • فالنفس اذن انما هي عقل تصور بصورة الشوق • غير أن النفس ربما اشتاقت شوقا كليا ، وربما اشتاقت شوقا جزئيا • فاذا اشتاقت شوقا كليا صورت الصور الكلية فعلا ودبرتها تدبيرا عقليا كليا من غير أن تفارق عالمها الكلي • واذا اشتاقت الى الاشياء الجزئية التي هي صور لصورها الكلية زينتها وزادتها نقاوة وحسنا وأصلحت ما

عرض فيها من خطأ ودبرتها تدبيرا أعلى وأرفع من تدبر علتها القريبة التي هي الأجرام السمائية • فاذا صارت النفس في الاشياء الجزئية لم تكن محصورة فيها ، أعنى أنها لا تكون في الجسم كأنها محصورة فيه ، بل تكون فيه وخارجة عنه • وربما كانت النفس في جسم ، وربما كانت خارجة من جسم - وذلك أنها لما اشتاقت الى السلوك والى أن تظهر أفاعيلها ، تحركت من العالم الاول أولا ، ثم الى العالم الثاني ثم الى العالم الثالث - غير أنها وان تحركت وسلكت من عالمها الثاني الى العالم الثالث فان العقل لم يفارقها • وبه فعلت ما فعلت -غير أن النفس ــ وان كانت فعلت ما فعلت فعلتها بالعقل - فان العقل لم يبرح مكانه العقلى العالى الشريف ، وهو الذي فعل الأفاعيل الشريفة الكريمة العجيبة بتوسط النفس ، وهو الذي فعل الخرات في هذا العالم الحسى ، وهو الذي زين الاشياء بأن صبر الاشياء منها دائم ومنها دائر ، الا أن ذلك انما كان بتوسط النفس • وانما تفعيل النفس أفاعيلها به لأن العقل آنية دائمة ففعله دائم . وأما نفس سائر الحيوان فما سلك منها سلوكا خطأ فانها صارت في أجسام السباع ، غير أنها لا تموت

ولا تفنى اضطرارا • وان ألفي في هذا العالم نوع آخر من أنواع النفس فانما هو من تلك الطبيعة الحسية • وينبغي للشيء الكائن من الطبيعة الحسية أن يكون حيا أيضا ، وأن يكون علة حياة للشيء الذي صار اليه (١) • وكذلك أنفس النيات كلها حية ، فإن الانفس كلها حية انبعثت من بدء واحد ، الا أن لكل واحد منها حياة تليق به وتلائمه ، وكلها جواهر ليست بأجرام ولا تقبل التجزئة ، فأما نفس الانسان فانها ذات أجزاء ثلاثة: نباتية ، وحيوانية، و نطقية • وهي مفارقة البدن عند انتقاضه وتحلله، غرر أن النفس النقية الطاهرة التي لم تتدنس ولم تتسخ بأوساخ البدن اذا فارقت عالم الحس فانها سترجع الى تلك الجواهر سريعا ولم تلبث في عالم الحس ، وأما التي قد اتصلت بالبدن وخضعت له وصارت كأنها بدنية لشدة انغماسها في لذات البدن وشهواته ، فانها اذا فارقت البدن لم تصل الى عالمها الا بتعب شديد حتى تلقى عنها كل وسخ ودنس علق بها من البدن • ثم حينئذ ترجع الى عالمها الذي خرجت منه من غير أن تهلك آئية من الأنيات لأنها أنيات حق لا تدثر ولا تهلك كما قد

<sup>(</sup>١) أغلوطين عند المرب من ( ١٩ ــ ٢٠ ) .

قلنا مرارا • وأما ما كان ينبغي أن نذكره للذين لا يقبلون الاشياء الا بقياس وبرهان فقد فرغنا من ذكره بكلام موجز على حقه وصدقه • وأما الاشياء التى ينبغى أن نذكرها للذين لا يصدقون بالأشياء الا بمباشرة الحس ، فنعن ذاكروها وجاعلوها مبتدأ قولنا في الشيء الذي قد اتفق عليه الأولون والآخرون • وذلك أن الأولين قد اتفقوا على أن النفس اذا صارت دنسة وانقادت للبدن في شهواتها حل عليها غضب من الله ، فيحرص المرء عند ذلك أن يرجع عن أفعاله البدنية ويبغض شهوات البدن ويبدأ يتضرع لله ويسأله أن يكفر عنه سيئاتــه ويرضى عنه • وقد اتفق على ذلك أفاضل الناس وارذالهم ، واتفقوا أيضا أن يترحموا على أمواتهم والماضين من أسلافهم ويستغفروا لهم • ولو لـم يوقنوا بدوام النفس وأنها لا تموت ، لما كانت هذه عادتهم ولما صارت كأنها سنة طبيعية لازمة مضطرة. وقد ذكروا أن كثيرا من الانفس التي كانت في هذه الأبدان وخرجت منها ومضت الى عالمها لا تسزال مغيثة لمن استغاث بها ، والدليل على ذلك الهياكل التي بنيت وسميت بأسمائها فاذا أتاها المضطر أغاثوه ولم يرجعوه خائبا • فهذا وشبهه يدل على أن النفس التي مضت من هذا العالم الى ذلك العالم لم تمت ولم تهلك ، لأنها حية بعياة باقية لا تبيد ولا تفنى (١) » -

## الميمر الرابع في شرف عالم العقل وحسنه:

« ونقول: ان من قدر على خلع بدنه وتسكين حواسه ووساوسه وحركاته كما وصفه صاحب الرموز من نفسه ، قدر أيضا في فكرته على الرجوع الى ذاته والصعرد بعقله الى العالم العقلي فيرى حسنه وبهاءه ، فانه يقوى على أن يعرف شرف المقل ونوره وبهاءه ، وأن يعرف قدر ذلك الشيء الذي هو فوق العقل ، وهو نور الانوار وحسن كل حسن وبهاء كل بهاء • فنريد الآن أن نصف حسن العقل والعالم العقلي وبهاءه على نعو قوتنا واستطاعتنا ، وكيف الحيلة في الصعود اليه والنظر الى ذلك البهاء والحسن الفائق •

فنقول: ان العالم العسي والعالم العقلي موضوعان أحدهما ملازم للآخر • وذلك أن العالم العقلي معدث للعالم العسي ، والعالم العقلي مفيد

<sup>(</sup>١) اللوطين عند العرب من ٢١ .

فائض على العالم الحسى ، والعالم الحسى مستفيد قابل للقوة التي تأتيه من العالم العقلي • ونعين ممثلون هذين العالمين وقائلون انهما يشبهان حجرين ذوى قدر من الاقدار ، غير أن أحد الحجرين لم يهندم ولم تؤثر فيه الصناعة البتة ، والآخـــر مهندم وقد أثرت فيه الصناعة وهيأته هيئة يمكن أن تنتقش فيه صورة انسان ما أو صدورة بعض الكواكب ، أعنى تصور فيه فضائل الكواكب والمواهب التي تفيض منها على هذا العالم • فاذا فرق بين العجرين فضل العجر الذي أثرت فيه الصناعة وصورته بأفضل الصور وأحسن الزينة ــ من الحجر الذي لم ينل من حكمة الصناعة شيئا البيّة فيه • وانما فضل أحد الدّجرين على الآخر لا بأنه حجر لأن الآخر حجر أيضا ، لكنه انسا فضل عليه بالصورة التي قبلها من الصناعة ، وهذه الصورة التي أحدثتها الصناء في العجر لم تكن في الهيولي ، لكنها كانت في عقل الصانع الذي توهمها وعقلها قبل أن تصبر في الحجر ، والصورة كانت في الصانع ليس كما نقول ان للصانع عينين ويدين ورجلين ، لكنها كانت فيه بأنه عالم بتلك الصورة الصناعية التي أحكمها وصار يعمل بها ويؤثر في

## العناصر أثارا حسنة وصورا فائقة (١) -

فان كان هذا هكذا ، قلنا ان الصورة التيي أحدثها الصانع في الحجر كانت في الصناعة أحسن وأفضل مما في الصانع ، والصورة التي في الصناعة ليست هي التي أتت الى العجر بنفسها فصارت فيه، بل تبقى ثابتة في الصناعة وتأتى منها صورة أخرى الى الحجر هي أقل وأدني حسنا بتوسط الصانع ، ولا الصورة التي في الصناعة صارت في العجر نقية محضة على نحو ما أرادت الصناعة التي هي نفس الصانع ، لكنها انما حصلت في الحجر على نحو قبول العجر أثر الصنعة • فالصورة في العجر حسنـة نقية ، غير أنها في الصناعة أحسن وأتقن وأكرم وأفضل جدا وأشد تعقيقا من اللاتي في العجر • وذلك أن الصورة كلما انبسطت في الهيولي فعلى قدر ذلك الانبساط يكون ضعفها وقلة صدقها عن الصورة التي تبقى في الهيولي واحدة لا تفارقه ، وذلك أن الصورة التي انتقلت من حامل الي حامل ، أي اذا امتثلت في حامل ، ثم من ذلك العامل الى حامل آخر ـ ضعف وقل حسنها والصدق فيها • وكذلك

<sup>(</sup>١) أفلوطين عند العرب ص ( ٥٦ ــ ٥٧ ) .

القوة اذا صارت في قوة أخرى ضعفت ، والعرارة اذا صارت في حرارة أخرى ضعفت ، والحسن اذا صار في حسن آخر ومثل فيه من حسن آخر قل حسنه ولم يكن مثل الاول في حسنه ، ونقول بقول وجيز مختصر : ان كان كل فاعل هو أفضل من المفعول ، فكل مثال هو أفضل من الممثول المستفاد منه وذلك أن الموسيقار انما كان من الموسيقية ، وكل صورة حسنة انما كانت من صورة قبلها وأعلى منها -وذلك أنها أن كانت صورة صناعية فأنما كانت من الصورة التي في عقل الصانع وفي علمه ، وان كانت صورة طبيعية فانما كانت من صورة عقلية هي قبلها وأولى منها • فالصورة الأولى العقلية هي أفضل من الصورة الطبيعية ، والصورة الطبيعية هي أفضل من الصورة التي في علم الصانع ، والصورة المعقولة التي في الصائع هي أفضل وأحسن من الصورة المعمولة : فالصناعة انما تتشب بالطبيعة ، والطبيعة تتشبه بالعقل •

فان قال قائل: فان كانت الصناعة تتشبه بالطبيعة ، لأنها تتشبه بالطبيعة ، لأنها تتشبه بالطبيعة في أعمالها ـ قلنا له: انه ينبغي اذن أن تدوم الطبيعة لأنها تتشبه في أفاعيلها بأشياء

أخرى ، أي بالعقلية التي فوقها وأعلى منها -ونقول: أن الصناعة أذا أرادت أن تمثل شيئًا لم تلق بصرها على المثال فقط وتشبه علمها به ، لكنها ترقى الى الطبيعة فتأخذ منها صفة المثال ، فيكون حينئذ علمها أحسن وأتقن • وربمــا كان الشيء الذى تريد الصناعة أن تأخذ رسمه وصنعته \_ وجدته ناقصا أو قبيعا فتتممه وتعسنه • وانما كان يقوى الصناعة أن تفعل ذلك بما جعل فيها من الحسن والجمال الفائق • فلذلك تقدر أن تحسن القبيح وتتم الناقص على نعو قبول العنصر الذي يقبل آثارها (١) • والدليل على صدق ما قلنا فيدياس الصانع (٢) : فانه لما أراد أن يعمل صنم المشتري لم يرق في شيء من المحسوسات ولم يلق بصره على شيء يشبه به علمه ، لكنه ترقي توهمه

<sup>(</sup>١) الملوطين عند العرب ص ٥٨ .

<sup>(</sup>٢) وهو ميديساس (حوالي سنة ٥٠٠ ق٠٠ ) ابسن خرميدس ، من اكبر الفنانين في آئينة ، كان رساما ومعبارا ، ولكنه برز خصوصا واشتهر بالنحت ، ومن اشهر تماثيله ثلاثة للالاهة آئينة وضعت على الاتروبولس ، وكان احدها بالعاج والذهب ، ومن ابرع تماثيله تمثال ضخم وضع ايضا بالعاج والذهب للاله زيوس ( المستري ) اتيم في اولومبيا ، وهو الذي يشم اليه المؤلف ها هنا .

فوق الاشياء المحسوسة ، فصور المشتري بصنورة حسنة جميلة فوق كل حسن وجمال في الصور الحسنة • فلو أن المشتري أراد أن يتصور بصورة من الصور ليقع تحت أبصارنا لم يقبل الا الصورة التي عملها فيدياس الصانع •

و نحن تاركون الصناعات ها هنا ، و نذكر أعمال الطبيعة التى أتقنت عملها وقويت على صنعة الهبولي ، وصورت فيها الصور الجميلة العسنية الشريفة التي أرادتها • وليس حسن العيوان وجماله الدم ، لأن الـدم في كـل العيوان سواء لا تفاضل فيه ، بل حسن العيوان يكون باللون والشكل والجبلة المعتدلة ، فأما الدم فانه مبسوط وكأنه الهيولي لأبدان العيوان • فان كـان الـدم هيولي الأبدان الحيوان وهو مبسوط لا شكل فيه ولا جبلة ــ فمن أين يظهر حسن الأنثى وآثاره على البصر ، التي من أجلها اضطرمت الحرب بين اليونانيين وأعدائهم سنين كثيرة ؟ ومن أين صار حسن الزهرة في بعض النساء ؟ ومن أين صار بعض الناس حسنا جميلا لا يشبع الناظر من النظر اليه ؟ ومن أين صار جمال الروحانيين ، فانه أيضا لو أراد أحدهم أن يتراءى لرئى بصورة فائقة لا يوصف حسنها ؟ أفليس هذه الصورة التي ذكرنا انما تأتي من الفاعل على المفعول،كما تأتي الصورة الصناعية من الضانع الى الاشياء المصنوعة ؟ فان كان هــذا هكذا ، قلنا أن الصورة المصنوعة حسنة ، وأحسن منها الصورة الطبيعية المحمولة في الهيولي • وأما الصورة التي ليست في الهيولي ، لكنها في قوة الفاعل، فهى أكثر حسنا وأبهى بهاء ، لأنها هـــى الصورة الأولى ولا هيولي لها • والدليل على ذلك ما نحن ذاكرون من أنه لو كان حسن الصورة انما يكون من قبل الجثة التي تعمل الصورة بأنها جثة ، لكانت الصورة ـ كلما عظمت الجثة التي تحملها ـ أكثر حسنا وتشويقا للناظرين اليها منها اذا كانت في جثة صغيرة • وليس ذلك كذلك ، بل اذا كانت الصورة الواحدة في جثة صغيرة والاخرى في عظيمة ، حركت النفس إلى النظر البهما بحركة سواء • فإن كان هذا هكذا ، قلنا انه لا ينبغي أن يجعل جاعل حسن الصورة من قبل الجثة العاملة ، بل انما يكسون حسنها من قبل ذاتها فقط • والدليل على ذلك أن الشيء ، ما دام خارجا منا ، فلسنا نراه ، واذا صار داخلا فينا ، رأيناه وعرفناه • وانما يدخل فينا من طريق البصر ، والبصر لا ينال الا صورة الشيء فقط ، فأما الجثة فليس ينالها • \_ فقد بان اذن أن حسن الصورة لا يكون بالجثة العاملة لها ، بل انما يكون بنفس الصورة فقط • ولا يمنع كبر الجثة صورتها أن تصل الينا من تلقاء أبصارنا ، ولا صغر الجثة • وذلك أن الصورة اذا جاءت الى البصر حدثت الصورة التي صارت فيها وصورها ونقول ان الفاعل اما أن يكون قبيحا ، واما أن يكون حسنا ، واما أن يكون بينهما • فان كان الفاعل قبيحا لم يعمل خلافه ، وان كان بين الحسن والقبيح لم يكن بأحرى أن يفعل أحد الأمرين دون الآخر ، وان كان حسنا كان فعله حسنا أيضا • فان كـان هذا على ما وصفنا ، وكانت الطبيعة حسنة ، فبالعرى أن تكون أعمال الطبيعة أكثر حسنا -وانما خفى عنا حسن الطبيعة لأنا لم نقدر أن نبصر باطن الشيء ولم نطلب ذلك • لكنا انما نبصر خارج الشيء وظاهره ونعجب من حسنه ولو حرصنا أن نرى باطن الشيء ، لرفضنا العسب الخارج واحتقرناه ولم نعجب منه (١) •

والدليل على أن باطن الشيء أحسن وأفضل من

<sup>(</sup>۱) الملوطين عند العرب ص ( ٥٩ – ٦٠ ) .

خارجه العركة ، لأنها تكون في باطن الشيء ، ومن هناك ابتداء الحركة ، ومثل ذلك المرئى الذي ترى صورته ومثاله - فانه اذا رأى الناظر صورته لم يعلم من الذي صورها ، فترك النظر بالصورة وطلب أن يعرف المصور ، فالمصور هو الذي حركه للطلب فهو يأتي عنه • فأما صورته الظاهرة فلم يطلب • وكذلك باطن الشيء ، وان كان لا يقــع تحت أبصارنا ، فانه هو الذي يحركنا ويهيجنا للطلب والفحص عن الشيء ما هو • فان كانبت العركة انما تبدأ من باطن الشيء ، فلا معالة حيث الحركة فهناك الطبيعة ، وحيث الطبيعة فهناك المقل الشريف ، وحيث فعل الطبيعة فهناك الحسن والجمال • \_ فقد بان أن باطن الشيء أحسن من ظاهره كما بينا وأوضعنا • ونقول : أنا قد نجد الصورة الحسنة في غبر الأجسام مثل الصور التعليمية فانها ليست جسمانية لكنها أشكال ذوات خطوط فقط ، ومثل الصور التي تكون في المرء المزوق ومثل الصور التي في النفس ، فانها الصورة الحسنة حقا ، أعنى صور النفس: الحلم والوقار وما يشبههما • فانك ربما رأيت المرء حليما وقورا فيعجبك حسنه من هذه الجهة • فاذا نظرت الى وجهه رأيته قبيحا سمجا فتدع النظر الى صورته الظاهرة وتنظر الى صورته الباطنة فتعجب منها • فان لم تلق بصرك الى باطن المرء وألقيت بصرك الى ظاهره لمم تر صورته الحسنة ، بل ترى صورته القبيحة فتنسبه الى القبح ولا تنسبه الى الحسن فتكون حينئذ مسيئا لأنك قضيت عليه بغير الحق ، وذلك أنك رأيت ظاهره قبيحا فاستقبحته ، ولم تر حسن باطنه فتستحسنه ، وانما الحسن الحق هو الكائن في باطن الشيء لا في ظاهره • وجل الناس انما يشتاق الى العسن الظاهر ولا يشتاق الى العسن الباطن فلذلك لا يطلبونه ولا يفحصون عنه ، لأن الجهل قد غلب عليهم واستغرق عقولهم • فلهذه العلة لا يشتاق الناس كلهم الى معرفة الاشياء الحقية ، الا القلما. منهم اليسير ، وهم الذين ارتفعوا عن الحواس وصاروا في حيز العقل ، فلذلك فعصوا عن غوامض الاشياء ولطيفها ، واياهم أردنا في كتابنا الني سميناه « فلسفة الخاصة » ، اذ العامة لم تستأهل هذا ولا بلغته عقولهم • فان قال قائل : انا نجد في الاجسام صورا حسنة \_ قلنا : ان تلك الصورة انما تنسب الى الطبيعة ، وذلك أن في طبيعة الجسم حسنا ما ، غير أن الحسن الذي في النفس أفضل

وأكرم من العسن الذي في الطبيعة • وانما كـان الحسن الذي في الطبيعة من الحسن الذي في النفس. وانما يظهر لك حسن النفس في المرء الصالح ، لأن المرء الصالح اذا ألقى عن نفسه الاشياء الدنيــة وزين نفسه بالأعمال المرضية أفاض على نفسه النور الاول من نوره وصبرها حسنة بهية • فاذا رأت النفس حسنها وبهاءها علمت من أين ذلك الحسن ولم تحتج في علم ذلك الى القياس ، لأنها تعلمه بتوسط العقل ، والنور الاول ليس هو بنور في شيء ، لكنه نور وحده ، قائم بذاته • فلذلك صار ذلك اأنور ينبر النفس بتوسط العقل بغير صفات كصفات النار وغرها من الاشياء الفاعلة ، فان جميع الاشباء الفاعلة انما أفاعيلها بصفيات فيها لا بهويتها • فأما الفاعل الاول فانه يفعل الشيء بغرر صفة من الصفات ، لأنه ليست فيه صفة البتة ، لكنه يفعل بهويته ، فلذلك صار فاعلا أولا ، وفاعل الحسن الاول الذي في العقل والنفس • فالفاعيل الاول هو فاعل المقل الذي هو عقل دائم ، لا عقلنا، لأنه ليس بعقل مستفاد ، وليس هو مكتسبا . و نعن ممثلون ذلك ، غير أنا أن جعلنا مثالنا مثالا حسيا ، لم يكن ملائما لما نريد أن نمثله به ، لأن

كل مثال حسى انما يكون بالأشياء الحسية الدائرة، والاشياء الدائرة لا تقدر على حكاية مثال الشيء الدائم ، فينبغى أن نجعل مثالنا عقليا ليكون ملائما للشيء الذي أردنا أن نمثله ، فيكون حينئذ كالذهب الذي مثل بذهب آخر مثله ، غير أنه أن ألقى الذهب الذي كان مثالا وسخا مشوبا ببعض الاجسام الدنسة نقى وخلص: اما بالعمل، واما بالقول • فنقول: ان الذهب الجيد ليس هو المذي نرى في ظاهم الأجسام ، ولكنه الخفى الباطن في الجسم ، ثـم نصفه بجميع صفاته • وكذلك ينبغي أن نفعل اذا أردنا تمثيل الشيء الاول بالعقل • وذلك أنا لا نأخذ المثال الا من العقل النقى الصافي • فان أردت أن تعرف العقل النقى الصافي من كل دنس ، فاطلبه من الاشياء الروحانية ، وذلك أن الروحانية كلها صافية نقية ، فيها من العسن والجمال ما لا يوصف. فلذلك صارت الروحانية كلها عقولا بعق ، وفعلها فعل واحد ، وهو أن تنظر فتصبر اليها ، وأيضا كان الناظر يشتاق الى النظر اليها ، لا لأن لها أجساما لكن بأنها عقول صافية نقية ، والناظر يشتاق الى النظر الى المرء الحكيم الشريف ، لا من أجل حسن جسمه وجماله ، لكن من أجل عقله

وعلمه ، وان كان هذا هكذا ، قلنا ان حسن الروحانيين فائق جدا ، لأنهم يعقلون عقلا دائما لا بتصرف الحال مرة: نعم ! ومرة: لا ! وعقولهم ثابتة نقية صافية لا دنس فيها البتة • فلذلك عرفوا الاشياء التي لهم ، خاصة الشريعة الالهية التي لا يعقل ولا يبصر فيها شيء سوى العقل وحده (١) •

والروحانيون أصناف : وذلك أن منهم مسن يسكن السماء التي فوق هذه السماء النجومية ، والروحانيون الساكنون في تلك السماء كل واحد منهم في كلية فلك سمائه ، الا أن لكل واحد منهم موضعا معلوما غير موضع صاحبه ، لا كما تكون الاشياء الجرمية التي في السماء لأنها ليست بأجسام، ولا تلك السماء جسم أيضا • فلذلك صار كل واحد منهم في كلية تلك السماء • ونقول : ان من وراء هذا العالم سماء وأرضا وبحرا وحيوانا ونباتا وناسا سماويين ، وكل من في هذا العالم سمائين ، وليس هناك شيء أرضي البتة • والروحانيون الذين هناك ملائمون للانس الذي

<sup>(</sup>١) انلوطين عند العرب ص ( ٦٢ ــ ٦٣ ) .

هناك ، لا ينفر بعضهم من بعض ، وكل واحد لا ينافي صاحبه ولا يضاده ، بل يستريح اليه : وذلك أن مولدهم من معــدن واحد ، وقرارهــم وجوهرهم واحد ، وهم يبصرون الاشياء التي لا تقع تحت الكون والفساد ٠ وكل واحد منهم يبصر ذاته في ذات صاحبه ، لأن الاشياء التي هناك نبرة مضيئة ، وليس هناك شيء مظلم البتة ، ولا شيء جاسياً لا ينطبع ، بل كل واحد منهم نير ظاهـــر لصاحبه ، لا يخفى عليه منه شيء ، لأن الاشياء هناك ضياء في ضياء ، فلذلك صارت كلها يبصر بعضها بعضا ، ولا يخفى على بعض شيء مما في بعض البتة ، اذ ليس نظرهم بالأعين الدائرة الجسدانية الواقمة على سطوح الاجرام المكونة ، بل انما نظرهم بالأعين العقلية والروحانية التي اجتمع في حاستها الواحدة جميع القوى التي للحواس الخمس مع قوة الحاسة السادسة بل الحاسة السادسة هناك مكتفية بنفسها مستغنية عن التفريق في الآلات اللحمية ، اذ ليس بين مركز دائرة العقل وبين مركز دائرة أبعاده أبعاد مساحية ولا خطوط خارجة عن المركز الى الدائرة ، لأن هذا من صفات «الأشكال الجرمية · فاما الاشكال الروحانية فبخلاف ذلك ، أعني أن مراكزها والخطوط التي تدور عليها واحدة ليس بينها أبماد (١) » ·

ومن الميمر العاشر في العلة الأولى نقتطف باب من النوادر:

« ونقول ان في العقل الاول جميع الاشياء ، وذلك لأن الفاعل الاول أول فعل فعله \_ وهـو العقل ـ فعله ذا صور كثيرة وجعل في كل صورة منها جميع الاشياء التى تلائم تلك الصورة وانما فعل الصورة وحالاتها معا لا شيئا بعد شيء بـل كلها مما وفي دفعة واحدة ، وذلك أنه أبدع الانسان العقلي وفيه جميع صفاته الملائمة له معا ولم يبدع بعض صفاته أولا وبعض صفاته آخرا كما يكون في الانسان الحسى ، لكنه أبدعها كلها معا في دفعة واحدة • فان كان هذا هكذا ، قلنا ان الاشياء التي في الانسان كلها ها هنا قد كانت أولا لم تزد فيه صفة لم تكن هناك البتة ، والانسان في العالم الأعلى تام كامل ، وكل ما يوصف به لم يزل فيه •

فان قال قائل: ليست صفات الانسان الأعلى

<sup>(1)</sup> الملوطين عند العرب ص ( 37 - 37 ) .

كلها فيه ، بل هو قابل لصفات أخرى يكون بها تاما \_ قلنا : فهو اذن واقع تحت الكون والفساد ، وذلك أن الاشياء التي تقبل الزيادة والنقصان هي في عالم الكون والفساد • وانما صارت تقبل الزيادة والنقصان لأن فاعلها ناقص وهو الطبعة ، وذلك أن الطبيعة لا تبدع صفات الاشياء كلها معا ، فلذلك تقبل الاشباء الطبيعية الزيادة والنقصان، وأما الاشياء التي في العالم الأعلى فانها لا تقبسل الزيادة والنقصان لأن مبدعها تام كامل ، وانما أبدع ذاتها وصفاتها معافى دفعة واحدة ، فصارت لذلك تامة كاملة • فان كانت لذلك تامة كاملة فهي اذن على حالة واحدة دائمة ، وهي الاشياء كلها بالمعنى الذي ذكرنا آنفا ، وذلك أنه لا تذكر صفة من صفات صورة من تلك الصور الا وأنت تجدها نيه (۱) ٠

ونقول: ان كل شيء واقع تحت الكون والفساد اما أن يكون من فاعل غير مسرو، واما أن يكون من فاعل لا يفعل الشيء وصفاته في دفعة واحدة، لكنه يفعل الشيء بعد الشيء، فبذلك صار الشيء

<sup>(</sup>١) الملوطين عند العرب ص ( ١٣٩ -- ١٤٠ ) .

الطبيعي واقعا تحت الكون والفساد وصار مبدأ كونه قبل تمامه • فاذا صار الشيء كذلك كان للسائل أن يسأل : ما هو ؟ ولم هو ؟ لأن تماسه لا تجده في مبدئه • فأما الاشياء الدائمة فانها لم تبدع بروية ولا فكرة ، وذلك أن الدائم هو الذي أبدعها والدائم لا يروى لأنه تام ، والتام يفعل فعله تاما في غاية التمام ، لا يحتاج أن يزاد فيه ولا أن ينقص •

فان قال قائل: انه قد يمكن أن يفعل الفاعل الاول شيئا أولا، ثم يزيد فيه شيئا آخر ليكون أحسن وأفضل - قلنا: انه ان أبدع الشيء أولا على حال من الحالات ثم زاد فيه شيئا آخر وكان حسنا، فقد كان الفعل الاول ليس بحسن وهذا لا يليق بالفاعل الاول: أن يفعل فعلا ليس بحسن لأنه هو الحسن الاول الغاية في الحسن وفان كان فعل الفاعل الاول حسنا، فانه لم يزل حسنا لأنه ليس بينه وبين الفاعل الاول وسط، فان الاشياء كلها فيه و

قان كان هذا هكذا ، قلنا ان المالم الأعلى حسن لأن فيه سائر الاشياء ، ولذلك صارت الصورة

الأولى حسنة لأن فيها جميع الاشياء ، وذلك أنك ان قلت : جوهر ، أو علم ، أو ما يشبه هذه الاشياء وجدت ذلك في الصورة الأولى • فمن ذلك قلنا انها تامة ، لأن الاشياء كلها توجد فيها ، فانها تمسك الهيولي وتقوى عليها ، وانما صارت تقوى على الهيولي لأنها لا تدع شيئًا منها ليس له جبلة ، وانما كانت تضعف علما أو شيئا آخر لو أنها تركيت شيئًا من الصور ولم تجعله فيها مثل العين أو شيئًا من سائر الاعضاء • فلما صارت الصورة الأولى لم يفتها شيء من الهيولي الاوقد صورت فيه الصور - كان للسائل أن يسأل: لم كانت العين ؟ \_ قلنا: لأن في الصورة الاشياء كلها • فان قلت : ان هذه المشاعر انما كانت في الحي للحفظ بها من الآفات \_ قلنا : انك انما عنيت بذلك أن في الصورة الأولى حفظ الجوهر ، وهذا مما ينفع في كون الشيء •

فان كان هذا هكذا ، قلنا : فقد كان الجوهر اذن موجودا في الصورة الأولى ، وذلك أنها هي المجوهر وان كان هذا هكذا ، كان في الصورة التي في المالم الأعلى كل الاشياء التي في المالم الأسفل ، لأن الشيء اذا كان مع علته وفي علت كانت علته أيضا كلمة تامة كاملة حسنة وكان ما

صار جوهرا وصار هو ما هو فصار واحدا للملة التي تليه بغير وسط ·

فان كان هذا على ما وصفنا ، رجمنا فقلنا :
ان كانت الاشياء كلها في الصورة العقلية وكان
الحسن واحدا في الاشياء ، لم يزل الحسن في جميع
صورة النفس ، لأن النفس اذا كانت هناك فهي
عقلية محضة ، والعقل تام كامل في جميع الاشياء
أولا وكان علة لما تحته ، والحال التي رأينا بها
النفس العقلية آخرا فكانت على تلك الحال أولا
وهي في العالم الأعلى ، وذلك أن العلة هناك واحدة
متممة لما تحتها لأن فيها جميع الاشياء • فلذلك
لسنا نقول : ان الانسان هناك لم يكن الا عقليا
فقط ، فلما تاق الى عالم الكون زيد فيه الحس

فان قال قائل: ان النفس كانت في العالم الأعلى حساسة بالقوة فلما صارت في عالم الكون صارت حساسة بالفعل ، وذلك أن العس انما هو قبل المحسوسات \_ قلنا: هذا محال ، وذلك أنه ليس في العالم الأعلى شيء حساس بالقوة دائما ، شم يكون في هذا العالم حساسا بالفعل ، وأن تكون قوة

النفس فعلا قد صارت دنية لنزولها الى العالم الأسفل الدنيء » •

## في العالم العقلي:

ه فنحن واصفون كيف العالم هناك ، وجاعلون مبتدأ قولنا من ها هنا ، فنقول : أن كل مصنوع انما يكون بعكمة ما ، صناعيا كان أم طبيعيا • ومبدأ كل صناعة هو العكمة في صنع الاشياء، والحكمة أيضا صنائع لا معالة • فان كان هذا على ما وصفنا ، رجعنا فقلنا : ان جميع الصناعات تكون في حكمة ما · وقد ينسب الصنع أيضا الى الحكمة الطبيعية ، لأنه انما يحكي الطبيعة ويتشبه بها • والحكمة الطبيعية لم تتركب من الاشياء ، لكنها شيء واحد ، وليست بواحد مركب من أشياء كثيرة، لكنها تنمو من الواحد الى الكثرة • فان جعل جاعل هذه الحكمة الطبيعية من الحكمة الأولى اكتفى بها ولم يحتج أن يترقى الى حكمة أخرى لأنها حينئـــذ لا تكون من حكمة أخرى هي أعلى ، ولا تكون في شيء آخر ٠ فان جعل جاعل القوة المغرجة للصناعة من الطبيعة ، وجعل أول هذه الطبيعة نفسها \_ قلنا : فمن أين هذه القوة الطبيعية ؟ فانه لا يخلو من أن تكون من ذاتها ، أو من غيرها • فإن كانت هذه القوة من الطبيعة نفسها ، وقفنا ولم نرق الى شيء آخر ، وان أبوا ذلك وقالوا ان قوة الطبيعة مبتدعة من العقل ، قلنا : ان كان العقل ولد العكمة ، فانه لا يخلو اما أن تكون العكمة التي في العقل من شيء آخر أعلى منه ، واما من ذوات العقل • فان قالوا : أن العقل ولد الحكمة من ذاته \_ قلنا : انه لا يمكن ، وليس كذلك المقل لأنه آنية ثم حكمة من الحكمة الأولى ، وانما هي صفة فيه لا جوهر • فان كان هذا هكذا ، قلنا ان العكمية العق هي جوهر ، والجوهر العق هو حكمة ، وكل حكمة حق انما ابتدعت من ذلك الجوهر الاول، وكل جوهر حق انما ابتدع من تلك العكمة العقية، ولذلك صاركل جوهرليس فيه حكمة ليس بجوهر حق • غير أنه وان لم يكن جوهرا ، فانه لما كان مبتدعا من العكمة الأولى صار جوهرا مرسلا (١)٠

فنقول: انه لا ينبغي أن يظن ظان أن جوهبر الاشياء التي في ذلك العالم بعضها أرفع من بعض في الجوهر، ولا أن بعضها أشرف صورة من بعض

<sup>(</sup>١) اللوطين عند العرب: من ( ١٥٨ - ١٥٩ ) .

وأحسن ، بل الاشياء التي هناك كلها صورها حسنة شريفة ، وهي مثل الصور التي يتوهم المتوهم أنها في نفس الصانع الحكيم • وليست صورها كصور مصورة في حائط ، لكنها صور في آنيات • فلذلك سماه الأولون « المنثل » أي الصور التي ذكرها أفلاطون الشريف آنيات وجواهر •

ونقول: ان حكماء مصر قد كانوا رأوا بلطف أوهامهم هذا العالم العقلي والصور التي فيه وعرفوها معرفة صحيحة اما بعلم مكتسب، واما بغريزة وعلم طبيعي والدليل على ذلك أنهم كانوا اذا أرادوا أن يصفوا شيئا بينوه بحكمة صحيحة عالية، وذلك أنهم لم يكونوا يرسمونه رسما بكتاب موضوع بالعادة التي رأيناها بكتب، ولا كانوا يستعملون القضايا والأقاويل، ولا الأصوات والمنطق فيعبرون به عما في نفوسهم الى من أرادوا من الآراء والمعاني، لكنهم كانوا ينقشونها في حجارة أو في بعض الاجسام فيصيرونها أصناما و

وذلك أنهم كانوا اذا أرادوا أن يصفوا بعض الملوم نقشوا له صنعا وأقاموا للناس علما وكذلك كانوا يفعلون في سائر العلوم والصناعات،

أعنى أنهم كانوا ينقشون لكل شيء من الاشياء صنما بعكمة متقنة وصنمة فائقة ، ويقيمون تلك الأصنام في هياكلهم فتكون لهم كانها كتب تنطق وحروف تقرأ • وعلى هذا كانت كتبهم التى قيدوا فيها معانيهم ووصفوا بها الاشياء • وانما فعلوا ذلك لأنهم أرادوا أن يعلمونا أن لكل حكمة ولكل شيء من الاشياء صنما عقليا وصورة عقلية لا هيولى لها ولا حامل ، بــل أبدعت جميعها دفعـــة واحدة بأنَّه فقط لا بنوع آخر من أنواع العقل • وكانوا يمثلون من تلك المشل أيضا والاصنام أصناما أخر دونها في النقاء والحسن • وانما فعلوا ذلك لأنهم أرادوا أن يعلمونا أن هذه الاصنهام الحسية الخسيسة انما هي مثل لتلك الاصنام العقلية الشريفة • وما أحسن ما علمونا ، وما أصوب ما فعلوا! ولو أن أحدا أطال الفكر والروية في العلل التي من أجلها فعلوا ذلك ، وكيف نالوا تلك العلل العجيبة تعجب منهم ومدحهم وصدوب رأيهم • فان كانوا ـ هؤلاء الرهط ـ أهلا للمديح لأنهم مثلوا الاشياء المقلية وأخبرونا بالعلل التي نالوا بها الاشياء العالية ثم مثلوها بأصنام غليظة ، وأقاموا الاصنام أعلاما كأنها كتب تقرأ ــ فبالحري أن نعجب من العكمة الأولى المبدعة الجواهر بغاية الاتقان من غير أن تروى في الملل وكيف ينبغي أن يكون كل منبدغ منها متقنا حسنا لأنها غاية في العكمة والفضيلة والحسن بالهوية فقط وبالهوية أبدع البارى \_ سبحانه \_ الاشياء وصبرها متقنة حسنة بغير رويةولا فحص عن علل الحسن والنقاوة. والاشياء التي يفعلها الفاعل بالروية والفحص عن علل النقاوة والحسن لن تكون متقنة حسنة مشل الأشياء التي تكون من الفاعل الاول بلا روية ولا فعص عن علل الكون والنقاوة والعسن • فمين لا يعجب من قدرة ذلك الجوهر الشريف العالى! انه أبدع الاشياء بغر روية ولا فحص عن عللها ، انما أبدعها بأنه فقط ، فأنيته هي علة العلل ، فلذلك آنيته لا تحتاج في ابداع الاشياء الى الفحص عن عللها ولا الى العيلة في حسن كونها واتقانها ، لأنه علة الملل \_ كما قلنا آنفا \_ مستغن بنفسه عن كل علة وكل روية وكل فحص (١) ٠

و نعن ضاربون لقولنا هذا مثلا قائما بوصفنا فنقول: انه قد اتفقت أقاويل الأولين على أن هذا

<sup>(</sup>١) أغلوطين عند العرب من ( ١٦١ ) .

المالم لم يكن بنفسه ولا بالبحث ، بل انما كان من صانع حكيم فاضل • غير أنه ينبغي لنا أن نفحص عن صنعة هذا العالم : هل روى أولا الصائع لما أراد صنعته وفكر في نفسه أنه ينبغي أن يخلق أولا أرضا قائمة في الوسط من العالم ، ثم بعد ماء وجعله فوق الارض ، ثم خلق هواء وجعله فــوق الماء ، ثم خلق نارا وجملها فوق الهواء ، ثم خلق سماء وجعلها فوق النار ومحيطة بجميع الاشياء ، ثم خلق حيوانا بصور مختلفة ملائمة لكل حي منها ، وجعل أعضاءها الخارجة والداخلة على الصفة التي عليها ملائمة لأفاعيلها ، فصور الاشياء في ذهنه وروًى في اتقان أعمالها ، ثم بدأ بخلق الخلائسق واحدا فواحدا كنحو سا روسى وفكر أولا ؟ ــ فلا ينبغى أن يتوهم متوهم هذه الصفة على البارى العكيم ، عز شأنه ، لأن ذلك محال غير ممكن ولا ملائم لذلك الجوهر التام الفاضل الشريف ، ولا يمكن أن نقول ان الباري روسي أولا في الاشياء كيف يبدعها ، ثم بعد ذلك أبدعها ، لأنه لا يخلو أن تكون الاشياء المُـروءًاة : اما خارجة منه ، واما داخلة فيه • فان كانت خارجة منه فقد كانت قبل أن يبدعها ، وان كانت داخلة فيه فاما أن تكون

غيره ، واما أن تكون هي هو بعينه ، فأن كانت هي هو بعينه ، فأن كانت هي هو بعينه فأنه لا يحتاج اذن في خلق الاشياء الى روّية لأنه هو الاشياء بأنه علة لها - وان كانـت غيره، فقد ألفى مركبا غير مبسوط ــ وهذا محال -

و نقول : انه ليس لقائل أن يقول : ان البارى روّى في الاشياء أولا ثم أبدعها ، وذلك أنه هـو الذي أبدع الروية ، فكيف يستمين بها في ابداع الشيء وهي لم تكن بعد! ــ وهذا محال • ونقول هو الروية ، والروية لا تروَّى أيضًا • ويجب من ذلك أن تكون الروية تروى ، وهذا الى ما لا نهاية له ــ وهذا معال • فقد بـان وصع صعـة قول القائل: أن الباري \_ عز وعلا \_ أبدع الاشياء من غير روية • ونقول: أن الصناع أذا أرادوا صنعة شيء روءُوا في ذلك الشيء ومثلوا ما في نفوسهم مما رأوا وعاينوا ، واما أن يلقوا بأبصارهم على بعض الاشياء الخارجة فيتمثلوا أعمالهم بذلك الشيء -فاذا عملوا فانما يعملونه بالأيدى وسائر الآلات -وأما الباري فانه اذا أراد فعل شيء فانه لا يمثل في نفسه ولا يعتذى صنعة خارجة منه ، لأنه لم يكن شيء قبل أن يبدع الاشياء ، ولا يتمثل في ذاته لأن ذاته مثال كل شيء ، فالمثال لا يتمثل • ولم يحتج في ابداع الاشياء الى آلة لأنه هو علة الآلات ، وهو الذي أبدعها ، فلا يحتاج فيما أبدعه الى شيء من ابداعه •

فأما اذا استبان قبح هذا القول وأنه غير ممكن ، فانا قائلون انه لم يكن بينه ، وبين خلقه متوسط يروكي فيه ويستعين به ، لكنه أبدع الاشياء بأنه فقط • وأول ما أبدع صورة ما ، استنارت منه وظهرت قبل الاشياء كلها ، تكاد أن تتشبه به لشدة قوتها ونورها وبسطها • ثم أبدع سائر الاشياء بتوسط تلك الصورة كأنها قائمة بارادتها في ابداع سائر الاشياء • وهذه الصورة هي العالم الأعلى ، أعنى العقول والانفس • ثم حدث من ذلك العالم الأعلى العالم الاسفل وما فيه من الاشياء الحسية • وكل ما في هذا العالم هو في ذلك العالم ، الا أنه هناك نقى محض غير مختلط بشيء غريب • فان كان هذا العالم مختلطا ليس بنقى محض ، فانه يتفرق ويتصل في صوره من أوله الى آخره: وذلك أن الهيولي تصورت أولا بصورة كلية ، ثم قبلت صورة الاسطقسيات ، ثم قبلت من تلك الصورة صورة أخرى ، ثم قبلت بعد ذلك صورا بعد صور ، فلذلك لا يمكن لأحد أن يرى الهيولي لأنها قد لبست صورا كثيرة فهي خفية تحتها ، لا ينالها شيء من العواس البتة » \*

هذه بعض المنتخبات من كتاب و أثولوجيا ،
المنسوب الى أرسطوطاليس والذي تأكد بما لا يقبل
الشك بأن هذه الآراء والافكار منتزعة ، أو بالأحرى
منقولة من تساعيات أفلوطين ، ولو ألقينا نظرة
خاطفة على هذه الافكار لوجدناها منسجمة تمام
الانسجام مع أراء وأفكار أفلوطين المرفانية ، التي
تتجلى في مقالاته التي رتبها وبوبها تلميذه

ونلاحظ أن هناك مقتطفات أخرى من التساع المغامس من تساعيات أفلوطين قد رتبت ووضعت في رسالة في العلم الالهي ، ونسبت هذه الرسالة الى الفارابي ، وهذه الرسالة مشهورة ومعروفة في الأوساط الفلسفية لما حوته من أفكار تتعلق بالوحدة والواحد ، وكيفية صدور الكثرة عن الوحدة ، وأن الفاعل الاول هوية فقط ، والهيولي والصورة وما هو هيولاني وما لا تخالطه الهيوليمن الصور المحضة، والمبدأ الاول ، والبسائط والمركبات .

## في الأول وفي الأشياء التي بعده ، وكيف هي منه :

د كل ما كان بعد الاول فهو من الاول اضطرارا • الا أنه اما أن يكون منه سواء بلا توسط ، واما أن يكون منه بتوسط أشياء آخر هي بينه وبين الاول • فيكون اذا للاشياء نظام وشرح • ذلك أن منها ما هو ثان بعد الاول ، ومنها ثالث • أما الثاني فيضاف الى الاول ، وأما الثالث فيضاف الى الثاني • وينبغي أن يكون قبل الاشياء كلها شيء بلا متوسط ، وأن يكون غير الاشياء التي بعده ، وأن يكون مكتفيا غنيا بنفسه ، وأن لا يكون مختلطا بالأشياء ، وأن يكون حاضر الاشياء بنوع ما ، وأن يكون واحدا ، وأن لا يكون شيئًا ما ثم يكون بعد ذلك واحدا ، فان الشيء اذا كان واحدا على هذا النوع كان الواحد فيه كذبا وليس واحدا فقط ، ولا يكون له صفة ، ولا يناله علم ألبتة ، وأن يكون فوق كل جوهر حسى وعقلى • وذلك أنه ان لم يكن الاول مبسوطا واحدا حقا خارجا عن كل صفة وعن كل ترتيب ، لم يكن أولا ألبتة •

الشيء المركب من أجرام كثيرة انما هو واحد من جهة المضمار : فأما الواحد المحض العق فهو واحد لا من جهة من الجهات ، لكن بنفسه فقط وليس غير الاول بسيط محض وليس جرم من الأجرام مبسوطا ، بل هو مركب واقع تحت الكون : فليس اذا الجرم يأول الاشياء كلها ، لأنه مركب واقع تحت الكون واقع تحت الكون وافان الاول ليس هو جرمي ، وكان واحدا مبسوطا ، فلا محالة أنه أول الاشياء كلها (۱) .

المعقولات ثلاثة: الاول الذي هو معقول حقا و وذلك أن الاشياء المقلية والحسية تشتاق الى أن تعقل شيئا ، لأنها فيه وهو علة لها بأنه فقط ، وهو مبدع العقل والمعقول الثاني هو المعقل ، الا أنه معقول وعاقل: يشتاق الى أن يعقل ما فيه ، ومعقول لما تحته: والمعقول الثالث هي الصورة الحسية الهيولانية ، التي هي معقولة بعرض لا بذاتها و ذلك أن العقل هو الذي يميزها من حاملها في أمر المنطق: أن يصفها كأنها قائمة بذاتها مباينة لحواملها و

فان قال قائل: فكيف العقل من المعقولات الأول؟

<sup>(</sup>١) اللوطين عند العرب ص ) ١٧٨ ) .

قلنا ان المعقول الاول ثابت قائم بنفسه لا يعتاج الى شيء آخر كحاجة المبصر والعقل ، فان المبصر يعتاج الى المبصر اليه ليكون مبصرا ، والعقل يستاق الى المعقول ليكون عاقلا • فأما المعقول الاول والعقل الاول فهو المبصر والمبصر اليه ، والعاقل والمعقول معا ، لا بنوع ونوع ، لكن بنوع واحد ، لأن المبصر والمبصر اليه فيه ومعه ، بسل هو المبصر والمبصر وذلك أن الاشياء فيه بلا فضل ، ولا تقسم ، فلذلك صارت العياة فيه ، والعقل انما يعس الاشياء بسكون دائم ، ويعقل الاشياء ليس كما يعقلها العقل بل بنوع أشرف •

ان الماقل الاول انما يمقل وهو ساكن ثابت ، غير أن من فعله ما هو جوهر ، ومنه ما هو مسن الجوهر ، فهو فعله الجوهر ، فها المقل الذي هو الجوهر ، فها الاول • وأما الفعل الذي هو من الجوهر ، فها الكائن من فعله ، وهو الفاعل الثاني ، والفاعل الثاني تبع للفاعل الاول ، اضطرارا ، وهو غير ذلك الفعل ، لأن الفعل كان لا حركة والفعل الثاني كان لحركة و ومثال هذين الفعلين : النار ، فان كان لحرارة هي المتمعة جوهر النار ثم تولد من تلك الحرارة حرارة أخرى في بعض الاشياء شبيهة تلك الحرارة حرارة أخرى في بعض الاشياء شبيهة تلك

بالحرارة المتممة جوهر النار ، غير أنه وان كانت الحرارة هي التي تولىد حرارة أخسرى في بعض الاشياء فانما يفمل ذلك بفمل النار ، وذلك أن النار تفمل قوتها ، وهي نار ثابتة قائمة على حالها .

الفاعل الاول يبقى على حاله ساكنا قائما تاما ، فيحدث من تمامه فعل ، ويكون الفعل الذي أحدث شخصا قائما وجوهرا ثابتا ، لأنه انما خرج من قوة عظيمة جدا • والفاعل الاول هو الاول فوق كل جوهر ، وهو قوة الاشياء كلها • وأما المعقول فهو الاشياء • والعقل واحد من الطبائع الكريمة الشريفة التي لا يمكن أن تكون الاشياء الطبيعية أكرم ولا أشرف منه ، لأنه هو الاشياء كلها ، وهو العق الذي يعلم الاشياء بلا قياس ولا برهان • وههنا طبيعة أخرى أعلم وأشرف من العقل لأنهما قبله وعلة له ، وهي التي تسمى الآله تبارك وتعالى • ونعن وان كنا نذكره ونعده مع عدد سائر الاشياء ، فانه فوق كل عدد ، وهو خارج من جميع أصناف العدد • وذلك أن العدد الجوهري لا يقع عليه ، ولا العدد الكمى • أما العدد الجوهري فهو الواقع على آنية الشيء • وأما العدد الكمى فهو الواقع على قدر أنية الشيء: كم هي والكمية ، وان تكثرت ، فانما تتكثر من الواحد من غير أن تفنيه ولا أن تفرقه • وذلك أن الواحد اذا صار اثنين فالواحد على حالبه ، أعنى الواحبد الذي قبل الاثنين • والواحد في الاثنين كلاهما أحدان ،وليس الاثنان ولا واحد من الأحدين الذي فيه • فان الاحدين كليهما في الاثنين بالسواء - فان كان الاثنان ليسا من الاحدين اللذين فيه ، فكيف الاثنان و احد. وكيف هما ليس بواحد ؟ فنقول أن الأثنين وأحد بأن فيه الواحد وهو اثنان فيه الأحدان غير ، وان كان الواحد موجودا في جميع العدد فانه فيه مختلف، وكما أن العدد موجود في سائر الاشياء وليس هو في الاشياء كلها على نوع واحد : وذلك أنه يقال العسكر الواحد والبيت الواحد والغط الواحد والآنية الواحدة ـ كذلك سائر العدد في الكمية كلها على نوع واحد • وذلك أن الآحاد التي في الخمسة غير الآحاد التي في العشرة: فأما الواحد الذي في الخمسة فهو الذي في العشرة ، كما أن في صيورة الواقع يقع على بعض الأعداد أولا ، وعلى بعضها ثانيا وثالثًا • وعلى ذلك لا ينــال الأعداد كلهــا صورة الواحد نيلا سواء : وذلك أن ما قرب من الواحد كانت صورة الواحد فيه أقوى وأوضح ، وما بَعُد من الواحد فيه أضعف وأخفى (١) .

كان أصحاب فيتاغورس يسمون المبدع الاول بلغز « أي لون » و تفسير : « أي لون » : الذي ليس بكثر ٠ ان أول الأوائل موجود في الاشياء وليس بموجود فيها ٠ ان المبدع الاول يرى العالم لأنه مبدع العالم ، ولا يوجد عالم كان قبله ، وليس هو في العالم ولا في موضع ، لأنه هو أبدع العالم ، فليس هو في موضع لأنه لم يكن موضع قبل العالم • فأما أجزاء العالم فانها معلقة بالعالم وقوامها فيه • فأما النفس فليست في العالم ، بل العالم فيها ، وذلك أن البدن ليس هو موضعا للنفس ، بل هو العقل • وموضع البدن هو النفس ، وموضع العقل شيء آخر وذلك أن الشيء الذي العقل فيه ليس في شيء آخر ، لأنه ليس من فوقه شيء آخر ليكون فيه • فليس هو اذا في شيء من الاشياء • فلهــذه العلة ليس المبدع الاول ثابتا في شيء من الاشياء البتة ، بل هو ثابت قائم بذاته ، وليس بثابت

<sup>(</sup>١) أفلوطين عند العرب من ١٨٠ .

مباين ولا هو قائم فيها • وليس شيء من الاشياء يحيط به ، بل هو يحيط بالأشياء كلها • فلذلك صار خر الاشياء كلها ، لأن الاشياء كلها كانت به ، وهو الذي ابتدعها ، وكلها متعلقة به ، غير أن بعض الاشباء تعلقه به أكثر وأقوى ، وبعضها تعلقه به أقل وأضعف • فلذلك صار بعض الاشياء خبرا من بعض لأن الآنية في بعضها أكثر وأبين ، وفي بعضها أقل وأخفى • فاذا أردت أن تنظر الى المبدع الاول فاياك أن تنظر اليه بتوسط الاشياء ، والا كنت انما نظرت الى أثره لا اليه • فاذا أردت النظر اليه ففكر : ما الشيء القائم بذاته ، المكتفى بنفسه ، النقى المحض الذي لا يشوبه شيء آخر ، والذي ينال الاشياء كلها ولا يناله شيء آخر من الاشياء • فاذا فكرت في ذلك ، علمت أنه لا بد من أن يكون في الاشياء شيء على هذه الصفة وأنه هو مبدع الاشياء كلها • ومن الذي يقوى على أن يصف قوة البارى تعالى كلها وينالها بأسرها!

ما أشرف الشيء الذي يقوى أن ينال منها الشيء بعد الشيء ، وهو المقل! فأن المقل اذا هب الى الباري تعالى ثم ألقى عليه بصره ليناله ، فأنه ينال منه شيئًا قليلا نزرا ، فيصفه بتلك الصفة • فأما

صفته كلها فلن يتوى المقل أن ينالها ولا يصفها • واذا أراد العقل أن يعرف البارى تعالى واجتهد في معرفته وظن أنه قد عرف شيئا منه ، فانما يزداد منه بعدا • وذلك أن ما ينفلت من صفته أكثر مما ينال منه • فاذا أردت أن تبصر البارى تعالى ، فألق بصرك علمه القاء كليا لا القاء متجزءا • وقل انه الغر · فانه علة للحياة الزكية العقلية الجليلة · وذلك أنه ينبوع الحياة والعقل والجوهر والهوية بأنه واحد فقط وهو بسيط البسيطات ، وأول الأوائل، لأنه بدء الاشماء كلها، وهو الذي ابتدعها • والحركة الأولى منه لا فيه ، والسكون منه ، وهو لا يعتاج الى السكون • \_ فان كان البارى تعالى على ما وصفنا فلا تطلبن البارى بعين دائسرة . فانما الشيء الاول فانه بدء الكون ، وهو أعلى وأشرف من الجوهر ، لأنه مبدع الجوهر • فإن كان هذا على ما وصفنا قلنا : انه ليست الاشياء كلها واقعة تحت الحس ، وذلك أن ها هنا شيئا لا يقع تحت الحس ألبتة • فانه ان لم يكن على ما قلنا أحلت من الآله تبارك وتعالى فيعرض له حينئذ ما يعرض للناس الحنين في الاعياد فانهم يتهيمون من الطعام والشراب ، فاذا رأوا أحدا يدخل في هياكلهم دعوه فقالوا: هلم وتنعم وعبد لهذه الآلهة فتروقه الأصنام، فينكر الاله الذي لا يرى، ويصدق بالصنم الذي يرى • وانما فعلوا ذلك لأنهم قالوا : ما لا يقع تحت الأعيان فليس بشيء ، وانما الشيء الحق : الواقع تحت الأعيان • ويشبه من انتحل هذا القول من أصحاب الحس الذين قد غلب عليهم النوم جل دهرهم فيصدقون بما رأوا قريبا من الرؤيا ويظنون أنها هي الاشياء الحق • وهــذا الشوق ، أعنى الشوق الحسى ، انما هو شوق ثان لا الشوق الاول ، لأنه لا يراه المشتاق الا بعس المعاينة • فلذلك صار شوقا ثانيا • فأما الشوق الاول الذي لا يقع تحت الحس فهو أعلى وأشرف وأقدم من كل شوق ، و هو الغير الذي لا يجده السبيل الى الصعود والى شيء آخر هو أعلى منه ، فيشتاق اليه • فلذلك كل من نال هذا الغير الاول المعض اكتفى به ووقف ولم يطالب شيئًا أخر ، من ورائه لأنه قد سلك الى أفق الاشياء وغاية الغايات ، لأن الباري عز وجل يوصف بالعسن • والغير أقدم من العسن ، لا بالزمان ، لكنه أقدم منه بالصدق والحق • ففي الغير كل قوة ، وقوة الغير ابتدعت قوة الحسن • وهو علة جميع الاشياء • فمن أراد أن يصف الباري تعالى فلينف عنه جميع الصفات ، وليجمله خبرا فقط - فأما الخبر الاول فهو البسيط المفيد الخبر جميع الاشياء ، وليس في الباري تعالى صفة من صفات الاشياء • وهو فوق الصفات كلها ، لأنه علة الصفات ، وذلك أنه لم يحدث الحسن من القبيح ولا الخر من الشر ولا سائر الصفات من أضدادها ، لكنها حدثت من علة هي أعلى منها ، أعنى أن الحسن حدث من علة هي فوق الحسن ٠ والغير حدث من علة هي فوق الغير ، بل هي الغير المحض • والفاعل الكريم أفضل من المفعـول ، وصفات المفعول كلها في الفاعل ، الا أنها فيه بنوع أرفع وأعلى طبقة • ـ لما رؤيت الاشياء الواقعة تحت الحس ظنت أنه قد استقصى تميز الاشياء • وسمى أصحاب الحس هذه المعرفة حكمة ، ومنهم طبقة ارتفعت قليلا عن الحس ، وذلك أن النفس العاقلة حركتهم من الشيء المقزوز الى طلب الشبيء الافضل ، وتركوا الفحص عن الفضائــل الشريفة واستعموا الاعمالالارضية الدنيئة ، وجعلوا الشيء الاول الذي ليس وراءه شيء آخر مــن الاشيـــاء الارضية الواقعة تحت الحس • فبالحس أرادوا أن يبلغوا معرفة الشيء الاول اذ عجزوا عن المعرفة التي تنال العقل • وطبقة ثالثة أفاضل ، وهمم الذين ارتفعوا من السفل الى العلو وأبصروا النور الساطع بالقوة الفاضلة فيهم النافذة الحادة ، حتى صاروا فوق السحاب وارتفعوا عن بخار الارض المكدرة للعقول ، فوقفوا هناك ورضوا ورفضوا الأشياء كلها ، فالتذوا بذلك الموضع التذاذا فائقا وهو الموضع الحق الملائم لأفاضل الناس » •

هذه المقتطفات من رسالة الربوبية المنسوبة للفارابي تدل دلالة واضعة على أن كاتبها ومصنفها ليس الفارابي ، وانما هي منتخبات مختارة من التساع الخامس لأفلوطين ، قد اختارها أحد الفلاسفة القدماء ، ونسبها الى الفارابي ، لذلك اقتضى التنويه ليكون القاريء على بينة من أمره عندما تقع بين يديه هذه الرسالة .

وقبل أن نغوص في آراء أفلوطين حول أنواع النفوس، أي في النفوس الجزئية التي انبثتت من النفس الكلية ، ينبغي أن نعرج على وحدة هذه النفوس، لنعرف اذا كانت كلها تكون نفسا واحدة حسب رأي أفلوطين الذي أبداه في مستهل المقال الثالث وفي المقال التاسع من التساعية الرابعة •

ولنستمع الى أفلوطين ماذا يقول في الاشكالات المتعلقة بالنفس في المقال الثالث:

« خليق بنا أن نوقف هذا البحث على كل الاشكالات المتعلقة بالنفس: فأما أن نفلح في القاء ضوء عليها ، أو تظل هذه المشكلات قائمة بعد أن نكون قد اكتسبنا معرفة بها على الاقل • والحق أنه ما من موضوع أجدر بالبحث والتنقيب والنقاش من هذا الموضوع • ومن بين العوامل العديدة التي تدفّعنا الى دراسته أنه يوسع معارفنا في اتجاهين : اتجاه الاشياء التي تتخذ من النفس مبدأ ، واتجاه الاشياء التي ترد منها النفس • وفضلا عن ذلك ، فنحن حين نقوم بهذا البحث انما نلبى تلك الدعوة الالهية التي أمرتنا أن نعرف أنفسنا بأنفسنا -وأخرا فان شئنا أن نبحث في أي أمر آخر ، ونصل الى ادراكه ، واذا رمنا الوصول الى ذلك التأمل الذي هو موضوع حبنا ، فمن الطبيعي أن نتساءل عن طبيعة الشيء الذي يقوم بهذا البحث • واذا كان العقل الكلى ينطوى في ذاته على ثنائيـة ، فالأحرى أن تكون في العقول الفردية ذات تتلقيي وموضوع يتلقى أماكيف يتلقى عقلنا الامور الالهية فذلك ما ينبغي علينا بحثه ، ولكن هذا البحث لن يكون ممكنا الا بعد أن ندرك كيف ترد النفس الى الجسم (١) •

والآن فلنعد مرة أخرى الى أولئك الذين يدعون أن نفوسنا صادرة عن النفس الكلية • انهم ليقولون أنه على الرغم من أن مجال نفوسنا ومجال النفس الكلية واحد ، وعلى الرغم من أن قدرتهما العقلية متشابهة ، فإن ذلك ولا شك ينهض دليلا كافيا نثبت به أن نفوسنا لا يمكن أن تكون أجزاء من النفس الكونية ، اذ أن الاجزاء متجانسة مبع الكل • ثم أنهم يهيبون برأى أفلاطون ، الذي قال في الفقرة التي أثبت فيها أن للكون نفسا تعييه « وكما أن بدننا جزء من العالم فنفسنا بدورهـا جزء من النفس الكونية » • وفضلا عن ذلك فان أفلاطون يقول ، ويثبت بوضوح ، أننا نتبع حركة الكون الدائرية ، وأننا نتلقى منها شخصيتنا وأحوالنا ، واننا ما دمنا قد ولدنا داخل الكون ، فاننا نتلقى نفوسنا من ذلك الكون المحيط بنا • وكما أن كل جزء منا يتلقى جزءا من نفسنها ، فكذلك ــ وبالمثل ــ نتلقى نحن ذاتنا ، بوصفنــا

<sup>(</sup>١) الملوطين : التساعية الرابعة من ( ١٧٥ ) .

أجزاء بالقياس الى الكون ، جزءا من النفس الكونية • ويعبر أفلاطون عن نفس المعنى مرة أخرى فيقول : « ان النفس الكلية ترعى مجموع الاشياء غير الحية ، • أي أنه لا يعترف ، من بعد نفس المالم ، بأية نفس غريبة عنها ، ما دامت تلك النفس تتولى رعاية مجموع الاشياء غير الحية •

وسنرد أولا على هذا الزعم قائلين: أن أصحابه ليسلمون بتجانس النفوس الفردية مع نفس العالم، لأنهم يعترفون بأن هذه النفوس جميعا تدرك نفس الموضوعات واذن فهم يسلمون بأن النفوس الفردية ونفس العالم من نوع واحد ، وفي هــذا انكار للقول بأن هذه النفوس أجزاء منها • وانما الأصوب أن يقال ان هناك نفسا هي في الوقت ذاته نفس واحدة وكل واحدة من النفوس • فاذا ما سلم خصومنا بوحدة النفس ، فانهم يعودون فيقولون باعتماد النفس على مبدأ آخر ، لا يرتبط بهذا الموجمود أو ذاك ، ولا بالعالم أو بأى شيء آخر ، بل هو مصدر كل نفس في العالم وفي كل كائن حى ، والواقع أن من الصواب أن يقال ان النفس في كليتها ليست نفس شيء مغين ، ما دامت جو هرا ، وما دامت النفوس ، أي نفوس الاشياء الجزئية ، تغدو كذلك بالعرض (١) •

ولكن علينا ولا شك أن نشرح بمزيد من الوضوح ما يقصد هنا بكلمة « جزء » : فقد يقصد بالجزء أن يكون جزءا من جسم ، سواء أكان الجسم متجانسا أم غير متجانس ، وهذا ينبغي استبعاده ، وحسبنا في ذلك أن نلاحظ أن الاجزاء في الاجسام التي تتجانس أجزاؤها، تختلف بكتلتها ، لا بنوعها فبياض هذا الجسم مشلا ليس جزءا منه على الاطلاق ، والبياض الموجود في جزء من اللبن ليس جزءا من البياض الذي يوجد في كل كتلة اللبن وفنعن هنا بازاء بياض جزء من اللبن ، لا جزء من بياض اللبن : اذ أن البياض لا شكل ولا كم له على الاطلاق ، فشأن هذا المعنى الاول هو اذن كما بينا الاطلاق ، فشأن هذا المعنى الاول هو اذن كما بينا اللهن على المناه ال

وقد تقال كلمة « جزء » بمعنى آخر عن الاشياء التي ليست بأجسام، وعندئذ تطلق اما على الأعداد، كأن يقال مثلا ان العدد ٢ جزء من ١٠ • والكلام هنا ينصب على الأعداد المجردة وحدها ـ أو بالمعنى

<sup>(</sup>١) افلوطين: التساعية الرابعة ص ( ١٧٦ - ١٧٧ ) .

الذي يتكلم فيه المرء عن جزء من دائرة أو خط ، أو بمعنى جزء من علم ·

ففي مجموعات الوحدات، وفي الاشكال الهندسية، كما في الاجسام ، ينقص الكل حتما اذا ما قسم الى أجزاء ، ويصبح كل جزء أصغر من الكل : اذ أن تلك كميات ، ولما كانت تستمد كل وجودها من كميتها ، وان لم تكن هي الكم في ذاتبه ، فانها بالضرورة قابلة للزيادة والنقصان • على أن هذا المعنى لا يمكن أن يكون هو المقصود بكلمة « جزء » اذا ما قيلت بصدد النفس • اذ أن النفس ليست كما ، كأن نقول عن النفس الكلية انها العشرة ، وعن النفوس الجزئية أنها هي الوحدات المكونة لها • فلو قلنا ذلك لكان لقولنا عدة نتائج ممتنعة : فالعشرة ليست وحدة ، وعلى ذلك فاما أن كلا من وحداتها المكونة نفس ، أو أن هذه النفس الشاملة مركبة من وحدات ليست بذات نفس • ولنذكر هنا أيضا أن أجزاء النفس الكلية متجانسة مع الكـل \_ غير أنه ليس من الضروري ، في حالة الكم المتصل، أن تكون الاجزاء مماثلة للكل ، أي أن تكون أجزاء الدائرة والمربع مثلا دوائر ومربعات وحين يمكن أن تكون الاجزاء مشابهة للكل فليس من الضروري

أن يكون ذلك التشابه تاما • فأحزاء المثلث مشلا ليست كلها مثلثات ، بل أشكال مختلفة \_ ومع ذلك فهم يسلمون بأن النفس متجانسة مع أجزائها • و نعن لا ننكر أن الجزء من الغط هو خط بالفعل ، ومع ذلك فهو يختلف عن الخط الكلى في حجمه • فان قيل أن الفارق بين النفس الجزئب والنفس الكلية فارق في العجم ، كان معنى ذلك أننا نجعل من النفس ، التي لن تستمد عندئذ صفتها المتميزة الا من الكم ، كمية وبالتالي جسما • ومع ذلك فقد افترضنا أن النفوس كلها متشابهة وتامة • فمن الواضح اذن أن النفس الكلية ليست مقسمة على النحو الذي يقسم به حجم • ومن المحال أن يسلم خصومنا ذاتهم بأن النفس الكلية تشطر الى أجزام: فلو شطرت النفس لكان في ذلك ضياعها ، ولما عادت الالفظا ، ان كانت من قبل كلا على الاطلاق، والأصبحت النفس أشبه بنبيذ يوزع على أقداح عدة ، بحيث يكون كل جزء في كل قدح جزءا من الكتلة الكلية للنبيذ (١) •

فهل النفس جزء بالمعنى الذي تعد فيه نظرية

<sup>(</sup>١) أغلوطين : التساعية الرابعة من ( ١٧٨ ـــ ١٧٩ ) .

من العلم جزءا من ذلك العلم منظورا اليه ككل ؟ - الواقع أن العلم يظل على وحدته رغم هذا التقسيم الى نظريات ، وما هذا التقسيم الا ايضاح لكل من أجزائه وتحقيق له ، وبهذا تنطوى كل نظريـة بالقوة على العلم الكلى ، ومع ذلك فالعلم الكلى لا يتأثر وجوده بها • ولكن لو كان ذلك حال النفس الكلية والنفوس الجزئية ، لما كانت النفس الكلية ، التي لها مثل هذه الاجزاء ، نفسا لهذا الشيء أو ذاك ، ولوجدت في ذاتها ، وعندئذ لن تكون النفس الكلية هي نفس العالم ، وانما تصبح نفس العالم بدورها نفسا جزئية • ولما كانت كل النفوس من نوع واحد ، فانها كلها تصبح أجزاء لنفس واحدة ٠ وعندئذ فعلى أي أساس تتميز احداها بأنها نفس للمالم وبقية النفوس بأنها نفوس أجزاء من العالم؟

فهل النفوس أجزاء في النفس الكلية ، بالمعنى الذي نسمي فيه النفس الموجودة في اصبع الحيوان ، جزءا من النفس الكاملة الموجودة في الحيوان كله ؟ هذه النظرية تزعم اما أنه ليس ثمت نفس الا في جسم ، أو أن كل نفس ليست في جسم ، بعيث تكون نفس العالم ، وتلك مسألة

سنبعثها فيما بعد • أما الآن فلنمض في هذه المقارنة باحثين عن المعنى الذي يمكن أن تفسر به •

لو كانت نفس العالم تنتشر في كل الكائنات العية ( كما تنتشر النفس الفردية في كل أجزاء الكائن الحي ) ، ولو كانت كل نفس جزءا بهـذا المعنى ، فعندئذ لن يكون في هذ انقسام لها ، لأنها تنتشر في كل الكائنات ذوات النفوس بعيث تكون في كل موضع كما هي ، كاملة واحدة ، وتتمثل في موجودات عديدة في نفس الوقت ، وكل هذا لا يسوغ لنا القول ان هناك نفسا كلية من جهة وأجزاء لهذه النفس من جهة أخرى ، و بخاصة اذا أضفنا الى ذلك أن لكل جزء نفس القوى • بل ان اختلاف وظيفة كل جزء عن وظيفة الجزء الآخر ، كاختلاف وظيفة المينين عن الأذنين مثلا ، لا يستتبع القول ان جزء النفس الذي يتحكم في العينين مختلف عن ذلك الذي يتحكم في الآذان • فلندع لسوانا هذه التقسيمات • وانما النفس واحدة وان اختلفت الملكة التي تعمل في كلتا الحالتين ، ولكن كل الملكات الأخرى توجد في كل من هاتين الملكتين ، وما يرجع اختلاف الادراك الا الى اختلاف الاعضاء • فكل ادراك هو ادراك صور يمكن أن تتلقى على أي نحو ، ودليل ذلك أن كل المؤثرات لا بد أن تنتهي الى مركز واحد ، اذ أنه ليس في استطاعة كل عضو من الاعضاء أن يتلقى كل المؤثرات ، بل ان لكل عضو مؤثراته الخاصة ، ولكن العكم على هذه المؤثرات يتوقف على مبدأ واحد ، يفهم \_ شأنه شأن القاضي \_ كل ما يصدر من الاقوال وما ينفذ من الأعمال .

فالنفس الكلية اذن ، كما يقولون ، وحدة ماثلة في كل مكان ، وان اختلفت وظائفها • فاذا كانت الاجزاء لها بمثابة الاحساسات ( في الكائس الحي الجزئي ) فمندئذ لن يتسنى لكل جزء أن يفكر ، وانما تستطيع ذلك النفس الكلية وحدها • أما اذا كان كل جزء قادرا على التفكير ، لكان موجودا في ذاته ، واذن تكون النفس ( الفردية ) مفكرة شأنها شأن النفس الكلية ، فهي في هوية مع تلك النفس ولا يمكن أن تكون جزءا من كل (١) •

اذا فهمنا وحدة النفس على هذا النحو ، فسيعرض لنا سؤالان ينبغي علينا أن نجيب عنهما ، لأنهما ناتجان عن هذا الفهم - أولهما : هل من

<sup>(</sup>١) أغلوطين : التساعية الرابعة ص ١٨٠ .

الممكن أولا أن يكون الشيء في كل الاشياء معا ؟ ثم انهم يقولون أن ثمت نفسا في الجسم ، وأخرى ليست فيه \_ ومن الأصوب ولا شك أن يقال ان كل نفس في جسم دائما ، وبخاصة نفس الكون ، التبي لا يتصور أحد تركها جسمها كما تفعل نفسنا • ومع ذلك فالبعض يقول ان نفسنا وان كانت ستترك جسمها الحالى ، فلن تظل مع ذلك خارجة عن كل جسم ولكن هب أن هذه النفس تخرج عن كـل جسم ـ فكيف تترك نفس جسمها ، بينما تعتفظ نفس أخرى به ، مع أن النفس في العالتين هي هي ؟ ان العقل يتفرق ولا شك ، عن طريق التغاير ، الى أجزاء تتميز بعضها عن البعض كل التميز ، ومع ذلك فهذه الاجزاء متوحدة دائما • واذا كان جوهر العقل لا يعرف القسمة أصلا ، فليس ثمت صعوبة في تفسير تفرق العقل • أما بصدد النفس ، التي يقال عنها أنها « قابلة للانقسام من جسم الى جسم »، فان فكرة وحدة النفوس هذه تثير مشكلات عدة •

وفي وسعنا أن نتلمس حلا لهذه المشكلات بالقول ان الوحدة موجودة في ذاتها وبأنها لا تهبط الى المجسم ومن هذه الوحدة تستمد كل النفوس، سواء في ذلك العالم وباقى النفوس، وتظل تلك

النفوس سويا الى حد معين ، فلا تكون كلها الا نفسا واحدة ، طالما أنها ليست نفوس موجود بعينه ، وهي في استمساكها بالوحدة واتصالها بعضها ببعض عن طريق أطرافها العليا ، تنبعث بذاتها هنا وهناك ، كنور يقترب من الارض وينتشر في بيوتنا، وان لم يتجزأ بانتشاره أو بفقد وحدته • فنفس العالم تظل دائما في المجال الأعلى ، لأنها لا تعرف هبوطا الى العالم الاسفل ، ولا يتملكها شـوق الى المحسوسات • أما نفوسنا فلا تظل في تلك المنطقة دواماً ، لأن لها نصيباً معلوماً من المادة التي تضاف اليها في عالمنا هذا ، ولأنها ترعى جسما يتطلب منها كل انتباه • وان نفس العالم لتشبه ، في جزئهــا الأدنى على الاقل ، نفس شجرة ضخمة ، تتحكم في حباتها دون جلبة أو عناء • أسا نفسنا فحزؤها الأدنى أشبه بالديدان التي تتوالد على أغصان الشجرة المتشابكة \_ وتلك في العق صورة البدن الحي في الكون ـ وتأتى بعد ذلك نفس أخرى تتفق مع الجزء الأعلى للنفس الكونية ، ولنا أن نقارنها بزارع تشغله الديدان المتولدة في النبات ، ويحرص كل الحرص على تهذيب الشجرة • كما يمكننا أن نشبه النفسين بانسان صحيح الجسم ، يحيا سع غيره من أصعاء الجسم ، فيتفرع عندئد لما ينبغي عليه عمله ومعرفته من الأمور ، أما لو كان مريضاً لكرس جهوده للعناية بجسمه،ولشغل به وحده(١)٠

ولكن ( ان صح أن النفس واحدة بهذا المعنى ) فكيف تظل هناك نفس هي نفسك ، ونفس هي نفس شخص آخر ؟ وهل النفس الموحدة نفس أحدهما بجزئها الأدنى، ونفس الآخر بجزئها الأعلى؟ لو قلنا ذلك لكان معناه أن سقراط يظل باقيا طالما ظلت نفسه في جسم ، وسيفني اذا ما وصلت نفسه الى منطقة الكمال • ولكن أي موجود حقيقى لا يفني : فالمعقولات في العالم المعقول لا تفني أبدا ، لأنها ليست موزعة على أجسام ، وانما تظل كل منها باقية ، وتحتفظ ـ بجانب صفتها المميزة ـ بصفة مشتركة بينها جميعا ، هي الوجود • كذلك الحال في النفوس التي يرتبط كل منها بمبدأ عقلي تعتمد عليه ، والتي هي تعبير عن تلك العقول ، فتكون أكثر من المباديء العقلية عددا لأنها ناتجة عن نموها وتكثرها ٠ وهي تنشأ عن المباديء العقلية كما ينشأ العدد الكبر عن العدد الصغير ، واذ تظل

<sup>(</sup>١) الموطين : التساعية الرابعة ص ١٨٢ .

متصلة بأصلها وتناظر كل منها مبدأ عقليا أقل منها انتساما ، نراها قد شاءت هي ذاتها أن تنقسم ، ولكنها لا تستطيع أن تمضي في الانقسام حتى منتهاه ، بل تحتفظ بالهوية مع الاختلاف . فتظل كل منها قائمة على أنها وحدة ، ولكنها كلها معا لا تكون الا موجودا واحدا •

ذلك اذن هو مجمل هذا الرأي • فكل النفوس قد نشأت عن نفس واحدة • وتلك النفوس الكثيرة الناشئة عن نفس واحدة هي كالمباديء العقلية ، مفارقة وليست بمفارقة • والنفس التي تظل باقية هي التعبير الواحد عن العقل ، ومن تلك النفس نشأت المباديء العقلية اللامادية الغاصة ، كما يحدث في العالم المعقول » •

## هبوط النفس الى الجسم عند أفلوطين:

جميع حكماء الاغريق الذين سبقوا أفلوطين قد تحدثوا في كتبهم عن فكرة هبوط النفس ، والفيلسوف اليوناني الوحيد الذي اقترب تفكيره حول هذه الناحية الفلسفية الهامة من تفكير أفلوطين هو أفلاطون ، لذلك نلاحظ أن أفلوطين عندما يتحدث عن هبوط النفس يجري مقارنة بين

أفكار أفلاطون وبين ما يقول به هو ، لذلك ظهر بعض التناقض بين أفكارهما لأن أفلاطون يمتبر هبوط النفس من عالمها العلوي نتيجة نقص انتابها، لذا فهو يعتبر هذا النقص سيء ومذموم ، والنفس حسب رأيه عندما دخلت الجسم انما دخلت السجن، وهي لا تهبط الى هذا العالم الا اذا فقدت أجنعتها و

أما فكرة أفلوطين فهي تنهد الى التوفيق بين فكرة أفلاطون وما يقول به هو ، حيث يؤكد تعكم الضرورة المعتومة في هبوط النفس ، ولكنه يعود فيصبغ هذه الضرورة بصبغة تقويمية ، أي يجملها مرتبطة بنوع من الغطأ ترتكبه النفس ولنستمع اليه ماذا يقول في المقال الثامن من التساعية الرابعة حول هبوط النفس الى الجسم :

• ١ ـ كثيرا ما أتيقظ لذاتي ، تاركا جسمي جانبا • واذا أغيب عن كل ما عداي ، أرى في أعماق ذاتي جمالا بلغ أقصى حدود البهاء ، وعندئذ أكون على يقين من أنني أنتمي الى مجال أرفع ، فيكون فعلي هو أعلى درجات الحياة ، وأتحد بالموجود الالهي • وحين أصل الى هذا الفعل أثبت عليه من فوق كل الموجودات العقلية • ولكني ، بعد مقامي

هذا مع الموجود الالهي ، حين أعود من معاينة العقل الى الفكر الواعي ، أتساءل كيف يتم هذا الهبوط الحالي ، وكيف أمكن أن ترد النفس الى الاجسام ، ما دامت طبيعتها كما بدت لي ، وان كانت في جسم (۱) .

ولقد قال هرقليطس ، الذي دعانا الى بعث هذا الموضوع ، بضرورة التبادل بين الأضداد ، فتحدث عن « طريق الى أعلى والى أسفل » وقال إن « الشيء مع تغيره يظل في سكون » و « أن تكرار مجهود مطرد واحد أمر ممل » • تلك هيي المجازات التي يستخدمها ، ولكنه أغفل توضيح أقواله ، وربما كان هدفه من ذلك هو أن يحضنا على أن نبحث بانفسنا عما اهتدى اليه هو ذاته في بعثه •

وقال أنبادقليس ان الهبوط الى هنا قانون معتم على النفوس الخاطئة ، وأنه هو ذاته بعد أن كان نائيا الى جوار الآلهة ، قد أتى الى هذا العالم ، مطيعا لعمق الخلاف لله في هذا الصدد أكثر مما كشف فيثاغورس • وقد فسر تلاميذه هذه

<sup>(</sup>١) أنلوطين : التساعية الرابعة ص ٣٢٣ .

الفقرة وفقرات غيرها تفسيرا أسطوريا ، ولكن الأسلوب الشعري لم يمكنه من أن يكون واضحا -

ويبقى أمامنا أفلاطون الالهي ، الذي قال عن النفس أمورا جميلة عديدة ، وتحدث في مواضع كثيرة في أبحاثه عن ورودها الى هذا العالم ، ولذا نأمل أن نستخلص منها شيئًا واضحا • فماذا يقول هذا الفيلسوف ؟ ليس في وسعنا أن نعرف ما يعنيه بسهولة ، اذ يبدو أنه لا يقول دائما نفس الشيء • ولكنه يظل دائما على احتقاره للمعسوس ، ويصيب على النفس حلولها في البدن ، فيقول أنها في سجن ، وأنها فيه كأنها في مقبرة ، وأن المرء في « الأسرار » لينطق بعقيقة كبرى حين يقول ان النفس في سجن -والكهف عنده (١) ، كالعجر عنــد أنبادقليس ، يعنى ـ على ما يبدو لى ـ عالمنا ، حيث يكون السر نحو العقل ، كما قال ، تحريرا للنفس من علائقها ، وصعودا الى خارج الكهف · وفي « فيدرس » نرى فقدان النفس لأجنعتها علة لوصولها الى عالمنا الأرضى • وهي تعود الى الصعود ، ثم ترجع بها

<sup>(</sup>۱) أشار الى الكهف في كتابه الجمهورية ، والى السجن والمتبره في ميدوت .

اكمال الدورة الى هنا مرة أخرى · وما يبعث ينفوس أخرى الى هنا هي أحكام ، أو مصير ، أو قدر أو اتفاق ·

وهكذا نرى ورود النفس الى الجسم ، تبعا لكل هذه الفقرات ، أمرا مذموما • ولكنه حين يتحدث ف « طيماوس » عن الكون المحسوس ، يثني على المالم ويعده الها خبرا • فالنفس هبة من فضل، الصانع ، ترمى الى بث العقسل في الكون ، اذ أن وجود العقل فيه لازم ، وهذا لا يتأتى ان لم تكن له نفس - ولهذا أرسل الله للكون نفسا مثلما أرسل نفسًا لكل منا ، حتى يكون الكون كاملا : اذ لا بد أن توجد في العالم المحسوس من الصور الحسيـة بقدر ما يوجد في العالم المعقول ، ومثلها • ويترتب على ذلك أننا ، حيث نبعث لدى أفلاطون عن تعاليم عن نفسنا ، فانما نتعرض ضرورة لهذا السؤال عن ر النفس بوجه عام : على أي نعو ترتبط النفس إ طبيعة بجسم ؟ ثم نعرض بعد ذلك لسؤال عن طبيعة العالم ، هو : ماذا يجب أن يكون هذا العالم الذي تقيم فيه النفس طوعا أو كرها أو على أي نحو آخر ؟ وأخرا نعرض لسؤال عن الخالق : هـل أحسن صنعا أم أساء بخلق هذا العالم ، و بجمعه بين نفس العالم وجسمه . وبين نفسنا وجسمنا ؟

ربما كان يلزم نفوسنا ، لكي تدبر الاجسام السفلى ، أن تتخللها الى أعماقها ، ان كان ينبغي على الأقل أن تسيطر عليها ، ولولا ذلك لدب التفرق في كل الاشياء ، و نقل كل منها الى موضعه الخاص – اذ أن لكل شيء في الكون معلا طبيعيا خاصا – ولاحتاجت هذه الاجسام الى عناية تتعدد وتتنوع : اذ أن الاجسام تتقابل مع كثير من الاجسام الغريبة، ولا بد لها ، في خضوعها الدائم للحاجة ، من معونة مستمرة فيما يواجهها من صعاب جمة .

أما الموجود الكامل ، الذي لا يشوبه نقص ، اي الموجود المستقل الذي لا ينطوي على شيء مضاد لطبيعته (أي العالم) ، فليس في حاجة الا الى نظام طفيف • وأما النفس ، فما دامت لا تعرف رغبات ولا انفعالات ، فانها تظل على النعو الذي تقتضيه طبيعتها ، ولن تكون لها رغبات ولا انفعالات ما دامت لا تقبل أية زيادة أو نقصان •

ولذا قال (أفلاطون) ان الكمال يتعقق لنفسنا بدورها اذا اتعدت بهذه النفس الكاملة ، التي تسري في السماء وتتعكم في العالم بأسره • وطالما ظلت نفسنا مع تلك النفس الكونية • بحيث لا تدخل في الاجسام أو في موضوع مادي ، فانها تتحكم بسهولة في الكون كنفس للكل ، اذ ليس مما يضم النفس مطلقا أن تهب الجسم قوة الحياة ، طالما أن العناية التي تمارسها (١) على الموجود الأدنى لا تعوقها من أن تظل في مقر خرر منه، ذلك بأن السيطرة على نوعين : سيطرة المجموع الذي ينظم الاشياء بسلطة ملكية عن طريق أوامر لا يتولى تنفيذها ، وسيطرة الموجودات الجزئية التي تمارس بفعل شخصيي ، و باتصال مع موضوع الفعل ، حيث يتأثر الفاعل بطبيعة الموضوع الذي يقع فعله عليه ٠ فالنفس الالهية تتحكم في السماء بأسرها على النحو الأول ، وهي تعلو عليها بخبر أجزائها ، وترسل اليها آخر قواها ٠

فليس لنا اذن أن نأخذ على الله أنه خلق النفس في محل أدنى ، اذ أن النفس لا تحرم من الاشياء الكامنة في طبيعتها قط ، بل هي تملك منذ الأزل ، وستظل تملك على الدوام ، هذه القدرة التي لا يمكن أن تكون بالنسبة اليها طبيعة مضادة ، أي أن

<sup>(</sup>١) اللوطين: :التساعية الرابعة ص ٣٢٦ .

هذه القوة تنتمي اليها دواما ، وهي لم تبدأ قط •

وحين يقول (أفلاطون) ان نفوس النجوم هي لأجسامها بمثابة النفس الكونية للمالم \_ اذ أنه يضع أجسام الكواكب أيضا داخل حركات دائرية للنفس \_ ثراء يبقى للنجوم ما هي خليقة به من سعادة • ذلك بأن هناك سببين يجعلان اتحاد النفس والجسم أمرا لا يحتمل : فذلك الاتحاد أولا عقبة في سبيل التفكير ، وهو بعد ذلك يملأ النفس ملذات ورغبات ومخاوف • علم أن شيئًا من هذا لا يطرأ على نفس النجوم • فهي لا تغوص في باطن الاجسام، وهي لا تنتمي الى شيء ، وهي ليست ملكا لجسمها ، بل جسمها ملك لها ، وليس من شأنها أن تخضع لأي نقص أو عيب • فهي اذن مليئة بالرغبات والمخاوف، اذ أنها لا تنتظر شيئًا تخشاه من جسم مماثل لجسمها، وليس هناك أي شيء يتجه بها الى أسفل ، ويصرفها عن تأملها الخير السميد ، وهي دائما قريبة من المثل ذاتها شيئا ٠

ولكن ما القول في النفس البشرية التي توجه بأسرها \_ على ما يقال \_ في الجسم ، حيث تعانى

الشر والألم ، وحيث تحيا في أسى ، ورغبة ، ورهبة ، وكل ضروب الشر ، والتي يعد الجسم لها سجنا ومقبرة ، والعالم كهفا وجعرا ؟ ألا يتنافى هــذا الرأي عنها مع ما قيل عنها ؟

فلنقل الآن ان أسباب هبوط النفس ليست واحدة • فكل العقول ، ومنها العقل الكلى وغيره ، توجد في مجال التعقل الذي نسميه بالعالم المعقول • وهذا العالم يشتمل أيضا على القوى العقلية التي ينطوى عليها العقل الكلى والعقول الفردية ـ اذ أن العقل ليس واحدا ، بل هو واحد وكثير في نفس الآن • ولا بد أن تكون النفس بدورها واحدة وكثيرة • فعن النفس الواحدة تصدر نفوس كثيرة ومختلفة ، مثلما تصدر الانواع ، العليها منهها والدنيا ، عن جنس واحد • وبعضها قد وهب عقلا بوفرة ، وبعضها وهبه أقل من سابقه ، وذلك في العقل الفعال على الاقل • اذ أن هناك عقلا ينطوى بالقوة على الكائنات الاخرى كأنه كائن حى كبر ، وهناك عقول أخرى يحتوى كل منها بالفعل على ما يحتويه غيره بالقوة • فالأمر هنا أشبه ما يكون بمدينة لها نفس تتضمن سكانا لكل منهم نفس ، ولكن نفس المدينة أكمل وأقوى ، وأن لم يكن هناك

ما يمنع من أن تكون لبقية النفوس طبيعة مماثلة لها • والامر هنا أيضا كأن نبرانــا كبيرة وصغيرة تنشأ عن مجموع النار • فالحقيقة الكاملة للنار هي حقيقة مجموع النار ، أو بالأحرى تلك التي تصدر عنها حقيقة تلك النار بأسرها • ووظيفة النفس العاقلة هي التفكير ، ولكنها لا تكتفي بالتفكير وحده ، اذ لو كانت تلك هي مهمتها الوحيدة ، لما تميزت عن العقل في شيء • فهي اذ تضيف الى ملكتها العقلية شيئا أخر هو الذي يميز وجودها الخاص بها ، لا تظل عقلا ، بل لديها أيضا وظيفة خاصة ، شأنها شأن كل الاشياء الحقيقية • وهي حين تلقى بنظرتها الى الحقيقة السابقة عليها ، تفكر ، وحين تنظر الى ذاتها ، تبقى على ماهيتها ، وحين تنظر الى ما يليها ، تنظم وتدبر وتتحكم ٠ اذ ليس التوقف عند المعقول ممكنا على الاطلاق ، ان كان يمكن أن تنشأ حقيقة أخرى بعده ، هي أدنى منه ولا شك ، ولكنها موجودة بالضرورة ، ما دامت الحقيقة السابقة عليها ضرورية بالمثل .

ان النفوس الفردية تمارس ميلها العقلي حين تعود الى الموضع الذي أتت منه ، ولكن لها قدرة تمارسها على الموجودات الدنيا ، فهى أشبه بالشعاع

المضيء الذي يرتبط بالشمس من أعلى ، ولا يأبى أن يمد الموجود الأدنى بالضوء •

ولو كانت النفوس تظل في المعقول مسع النفس الكونية ، لوجب أن تتخلص من الألم ، فهي معها في السماء، تشاركها السبطرة، كالملوك الذين يظلون مع العاهل الاعظم ، فيحكمون معه دون أن يهبطوا الى مكانة رجال الحاشية ، ففي ذلك المجال تكون كل النفوس معا ، وفي موضع واحد • ولكنها تتغير وتنتقل من الكون الى أجزائه • فكل نفس منها تود أن توجد مستقلة بذاتها ، وتسأم حياتها مع شيء آخر ، فتنطوي على ذاتها • وحين تظل طويلا في هذا الايتماد والانفصال عن الكل ، دون أن توجه أنظارها صوب المعقول ، تغدو جزئية ، وتنعسزل وتضعف ، وتدب الكثرة في فعلها ، ولا تتأمل الا أجزاء • ففي استنادها الى موضوع واحد منفصل عن المجموع ، تبتعد عن كل الباقين ، وترد الى هذا الموضوع الواحد اللذي يصطدم به كل الباقين وتتوجه نحوه ، فتبتعه عهن المجموع ، وتحكهم موضوعها الخاص بصعوبة ، وتغدو متعلقة به ، تضمن له موضوعات خارجيـة ، وتصبح ماثلـة ومتغلغلة فيه الى حد كبير • ذلك هو ما يسمى بفقدان الأجنعة ، والسجن في الجسم ، للنفس المنحرفة عن الطريق السوي الذي كانت تحكم فيه الموجودات العليا ، مسترشدة بالنفس الكونية ، وهي الحالة السابقة التي يقتضي خيرها ذاته أن تعود اليها •

فالنفس اذن قد قيدت وغللت بعد هبوطها ، ولا يتم فعلها الا بواسطة العواس ، لأنها تعاق منذ البداية عن أن تفعل بالعقل • فهي ، على ما يقال ، في قبر وسجن • ولكنها حين تعبود الى التفكير ، تتخلص من هذه العلائق ، وتعود الى الصعود عندما تبتدأ تتذكر لتتأمل الموجود • اذ أنها تظل مشتملة ، رغم كل ذلك ، على جنزء أعلى • فللنفوس بالضرورة حياة مزدوجة : هي تعيا تلك العياة الأخرى تارة ، وهذه العياة الدنيا تارة أخسرى ، وتنهمك في حياتها الأولى عندما توثق صلتها بالعقل ، أما حياتها الثانية فلا تنغمس فيها الا اذا اضطرتها الى ذلك طبيعتها أو الظروف العارضة •

هذا ، على وجه التقريب ، هو ما يرمي اليه أفلاطون ، حينما يجمــل في خليط المجال الأدنــى أقساما وأجزاء • فمن الضروري ، كما يقــول ، ألا تصل النفوس الى الميلاد الاحين تكون قد شكلت بواسطة هذا الجزء أو ذاك من الخليط وحين يقول ان الله يبذر النفوس ، فعلينا أن نفهم هذا القول بالمعنى الذي يصور به الله متكلما ومتحدثا اذ أن أفلاطون يصور لنا الاشياء المغروزة في طبيعة الكون متولدة مخلوقة ، ويكشف لنا بالتسلسل والتعاقب عن الحوادث والعقائق الأزلية .

واذن فليس هناك تعارض بين كل هذه التعبيرات: بنر النفس في تربة الصيرورة، وهبوطها الذي يرمي الى كمال الكون، والمقاب، والكهف وضرورة هذا الهبوط وحريته اذ أن الضرورة تنطوي على العرية والعلول في الجسم، بوصفه حلولا في شيء مرذول • كذلك لا تختلف تعبيرات أنبادقليس: المنفي الذي يفصلها عن الله، والرحلة الهائمة، والخطيئة، وكذلك تعبير هرقليطس: الراحة في الفرار (١) •

ونستطيع أن نقول بوجه عام ان الحريــة في الهبوط لا تتناقض مع الفرورة · فالمرء لا يتوجه

<sup>(</sup>١) الملوطين : التساعية الرابعة ص ٣٣٠ .

الى الأسوأ الا كرها ، ولكنه لما كان يتوجه اليه بعركته المخاصة ، ففي وسعنا أن نقول انه يتعمل عقوبة ما اقترفه و ومن جهة أخرى ، فما دام هناك قانون أزلي للطبيعة هو الذي يتحكم في هذه الافعال والانفعالات ، وما دام الموجود الذي يضم الى الجسم بهبوطه من المجال الأعلى يلبي عند وصوله حاجات موجود آخر ، فان المرء لا يكون متجنيا على نفسه أو على العقيقة حين يقول ان الله هو الذي أرسله والواقع ان آخر آثار المبدأ ترتبط دائما بالمبدأ الذي صدرت منه ، حتى لو كان الوسطاء عديدين وسعرت منه ، حتى لو كان الوسطاء عديدين

أما عن الخطيئة فهي مزدوجة : هي تلك التي يكون قوامها تهتم يها النفس لهبوطها ، وتلك التي يكون قوامها الأفعال المرذولة التي ترتكبها النفس حين تأتي هنا والأولى هو حالة هبوطها ذاتها ، أما عن الثانية ، فعين يكون غوص النفس في الجسم أقل عمقا ، وحين تنسحب منه بسرعة أكبر ، فهي خليقة بأن يحكم عليها تبعا لمزاياها \_ وهنا تعني كلمة العكم أن الامر يتوقف على قانون إلهي \_ ولكن الافراط في الرذيلة يستحق عقابا يشرف عليه زبانية القصاص •

و مكذا تأتي النفس ، ذلك الموجود الالهي الذي يصدر عن المجالات العليا ، الى داخل جسم • والنفس ، آخر الألوهيات ، تأتي هنا بميل ارادي ، لتمارس قوتها وتبث النظام فيما هو تال لها • فاذا فرت النفس من هذا العالم في أسرع وقت ممكن ، فلن ينالها أي أذي نتبجة لكونها قد عرفت الشر، وعرفت طبيعة الرذيلة ، ومارست قواها وأنتجت أفعالا وآثارا • فكل القوى التي تظل في العمالم اللامحسوس غبر فعالة ، تغدو عقيمة أن لم تنتقل الى الفعل ، بل ان هذه القوى ان لم تتكشف و تصدر عن النفس ، لجهلت هذه أنها تملكها : اذ أن الفعل يكشف دائما عن قوى كامنة خفية ليست في ذاتها حقيقة فعلية • والواقع أن كل امرىء يعجب للكنوز الباطنة في أي موجبود حين يرى تنبوع آثباره الخارجية ، كما تظهر في الافعال الدقيقة التي تصدر

لا ينبغي أن يوجد شيء واحد فعسب ، والا لظل كل شيء خفيا ، ما دامت الاشياء لا تكون لها في الواحد أية صورة متميزة • ولو ظل الواحد سأكنا في ذاته لما وجد أي موجود خاص • ولو لم توجد من بعد الواحد مجموعة الموجودات التي لها مرتبة

النفوس ، لما كانت تلك الكثرة من الموجودات الصادرة عن الواحد •

وبالمثل لا ينبغي أن توجد النفوس وحدها ، دون أن تظهر آثار فعلها • فمن الخصائص الكامنة في كل طبيعة أن تنتج من بعدها ، وأن تنمى ذاتها سائرة من مبدأ غير منقسم ، هو نوع من البذرة ، الى ناتج حسى • ويظل العد السابق في المكان الخاص به ، ولكن ما يحدثه ينتج عن قوة كامنية فيه • وليس عليه أن يبقى هذه القوة ساكنة ، أو أن يغار منها فيجعل لها آثارا محدودة ، بل يجب أن تتقدم هذه القوة دواما ، حتى تصل كل آثار المبدأ الأسبق الى أخر الموجودات في حدود الامكان ، نتيجة لعظم هذه التوة التي تمد هباتها الى كل الموجودات ولا تترك شيئًا دون أن يناله منها نصب ٠ اذ لا شيء يمنع موجودا من أن يكون له من الخير النصيب الذي يمكنه تلقيه • واذا كانت طبيعة المادة أزلية ، فمن المحال ــ ما دامت موجودة ــ ألا يكون لها نصيبها من المبدأ الذي يعد كل شيء بالخر ، بقدر ما بكون في وسعها تلقيه • وان كان ظهور المادة ونتيجة ضرورية لعلل سابقة عليها ، فلا يجب أيضًا ، في هذه الحالة ، أن تكون منفصلة عن هذا المبدأ ، وكأن هذا المبدأ الذي يضفي عليها وجودها ، يتوقف لمجزه عن المضي حتى يصل اليها واذن فأجمل ما في المحسوسات هو ابانتها عن خير ما في المعقولات وعن قدرتها وخيريتها والعقائق المعقولة والحقائق المحسوسة مترابطتان دائما : الأولى توجد بذاتها ، والثانية تتلقى الوجود منذ الأزل بمشاركتها في الأولى وهي تقلد الطبيعة بقدر استطاعتها (1)

هناك طبيعتان: طبيعة معقولة وطبيعة محسوسة ومن الغير للنفس أن تكون في الطبيعة المعقولة ، ولكن من الضروري \_ وهذه طبيعتها \_ أن تشارك في الوجود المحسوس وليس علينا أن نحمل عليها على أساس أنها ليست موجودا رفيعا في كل الوجوه واذ أنها تحتل بين الموجودات مكانة وسطى فلها من ذاتها قدر الهي ، ولكن لما كان موضعها في نهاية المعقولات وفي أطراف الطبيعة المحسوسة ، فانها تهب هذه الطبيعة شيئا من ذاتها وفي مقابل ذلك تتلقى شيئا من تلك الطبيعة ، تنظمه ، مع فلك تتلقى شيئا من تلك الطبيعة ، تنظمه ، مع فرط

<sup>(</sup>١) الملوطين : التساعية الرابعة ص ٣٣٢ .

حرارتها ، ولا تظل بأكملها في ذاتها • وفضلا عن ذلك ، ففي وسعها أن تصعد الى أعلى ، ولما كانت قد اكتسبت خبرة بما رأته وبما تقبلته هنا ، ففي وسعها أن تفهم كنه الوجود في المعقول ، وأن تتعلم كيف تعرف الغرر بمزيد من الوضوح ، بأن تقارنه بضده • اذ أن ممارسة الشر تؤدي الى زيادة معرفة الخبر ، في الموجودات التي تقصر قوتها دون معرفة الشر بعلم يقيني قبل أن تكون قد مارسته والتفكير الاستدلالي هبوط الى أدنى درجات العقل: فهو عاجز عن أن يصعد الى ما فوق ذلك ، ولكن لما كان المقل يفعل بذاته ، ولا يستطيع أن يظل في ذاته نتيجة للضرورة والقانون الطبيعي ، فانه يسبر حتى النفس • فهنا نهاية المطاف بالنسبة اليه • واذ يعاود العقل الصعود في اتجاه مضاد ، فانه يترك الموجود الذي يجيء من بعده • وكذلك الحال في فعل النفس • وما يأتي من بعدهـا هو موجودات عالمنا هذا ، أما ما قبلها فهو تأمل الحقائق • وفي بعض النفوس يتم هذا التأمل شيئا فشيئا وعلم التوالي ، ويتم التوجه نعو ما هو أحسن في معــل أسفل • أما النفس التي نعرفها باسم النفس الكونية فلا تجد ذاتها مطلقا بسبيل القيام بفعل فيه شر • وهي لا تعاني أي شر ، بل تدرك بالتأمل المقلي ما هو أدنى منها ، وتتعلق دائما بالموجودات العليا ، ما دام الأمران ممكنين في نفس الوقت • وهي تأخذ من هذه الموجودات لتعطي موجودات هذا العالم ، ما دام من المستحيل ـ بوصفها نفسا \_ ألا تكون على صلة بها •

وان کان لنا أن نغامر بابداء رأى يبدو مضادا لرأى الآخرين ، فلنقل أنه ليس صحيحا أن كـل نفس تغوص بأكملها في المحسوس ، حتى نفسنا ذاتها • ففيها شيء يظل دائما في المعقول ، ولكن ان كان الجزء الندى في المحسوس هو السائد ، أو بالأحرى ان كان مسودا ومضطربا ، فلن يسمح لنا بأن نشعر بالموضوعات التي يتأملها الجزء الأعلى من النفس: اذ أن موضوع تفكره لا يأتينا الا عندما يهبط حتى يصل الى شعورنا • ونحن لا نعلم سا يحدث في جزء معين من أجزاء النفس الا اذا نو صلنا الى معرفة كاملة بالنفس - فالرغبة مثلا ان ظلت في الملكة الشهوية ، لما عرفناها ، وانما تعرفها عندما ندركها بملكة الحس الباطن ، أو بالتفكير المنعكس، او بهما معا ٠ فلكل نفس جانب أخس يتجه نعو الجسم وجانب أشرف يتجه نحو العقسل والنفس الكلية ، وهي نفس الكون ، تنظم الكون بجزئها الذي هو في جانب الجسم • وهي أعلى من الكون ، تفعل دون أن ينالها تعب ، اذ أنها تقرر أحكامها ، لا بالاستدلال مثلنا ، بل بالعيان العقلى كالفن • فالجزء الأدنى من تلك النفس هو الذي ينظم الكون • وللنفوس الجزئية التي هي نفوس أجزاء من الكون ، جانب أعلى بدورها ، ولكنها تشغيل بالعواس وتأثراتها وهي تدرك أشياء كشيرة مضادة لطبيعتها ، تؤلمها وتعكر صفوها • والجــزم الذي ترعاه ناقص ، يصادف من حوله كثرا من الاشياء الغريبة ، ولذا كانت رغبتها تتجه الى أمور كثرة أخرى ، تجد فيها لذة ، غر أن لذتها تخدعها • ولكن للنفسأيضا جزءا لا يتأثر بتلك الملاذ الزائلة، يحيا حياة شبيهة بحياة النفس الكلية » ·

# قوى النفس عند أفلوطين:

بعد أن تعدث أفلوطين عن وحدة النفوس، وأثبت أن النفس الفردية انما تستمد قواها من النفس الكلية، ثم بعد خلاصها من جسدها أو سجنها تعود اليها، لذلك يرى أفلوطين أن لكافة أجزاء النفوس قوى واحدة، وأن ملكات تلك

النفوس لا تتغير بتغير الانواع المختلفة من النفوس لأن من هذه النفوس ما تهبط الى جسم ، ومنها ما تظل مفارقة ·

ولما كان هبوط النفس وتعلقها بالجسم ينمي فيها قرى لم تكن لتحتاج اليها لو ظلت بعيدة عن الارتباط بالجسم وعلى هذا الأساس لا بد من معرفة قوى النفس المختلفة ، ومدى أعمال وأفعال كل قوة من هذه القوى •

## الذاكسرة:

يرى أفلوطين أن الذاكرة ليست سوى ملكة تنطلق من النفس وحدها ، ولا تمت بأي صلة الى المركب من النفس والجسم • ان الجسم بنظره ليس له أي شأن بما تتذكره النفس ، وخاصة اذا كان هذا التذكر يعود الى علم من العلوم • وهكذا يرفض أفلوطين الرأي الرواقي الذي يجعل من التذكر انطباعا لعلامات على الجسم ، أو يشبهه بضربة الخاتم على الشمع • فكل هذه تشبيهات غير بضربة النام يكون الوصف الصحيح للأثر الذي يحدث في النفس هو أنه نوع من التعقل ، وليس الطباعا ماديا •

وحتى يثبت أفلوطين صحة هذا الرأى يقدم الأدلة التي تؤكد أن الذاكرة لا يمكسن أن تكون انطماعا ماديا ، فلو كانت كذلك ، لما احتاج المرم الى أي جهد ليتذكر ، ما دامت الانطباعات موجودة على الدوام • ولو صح أن الذاكرة انطباع مادى ، لما أدى المران الى تقويتها ، لأن الانطباع المادى لا يزيد بالمران ، وانما تقوى الملكة النفسية ذاتها • والمران فعل ايجابي تقوم به النفس ، أما الانطباع فسلبى ، فلو كان التذكر انطباعا لازداد قوة كلما ازدادت النفس سلبية ، لا العكس • ثم ان النفس تتذكر أفكارا لم تتحقق ، ورغبات لم تتجاوز مرحلة التخيل وحده ، وتلك كلها أمور لم تمر على الجسم بعد ، فكيف يكون الجسم عاملا من عوامل تذكرها ؟ العق أنه اذا كان للبدن دور يؤديه في التذكر ، فهو بالأحرى اعاقة التذكر ، كما يحدث للتمثل •

وعندما ينقد أفلوطين المادية الرواقية نلاحظ أنه يجمل من التذكر ملكة خاصة بالنفس وحدها وربما توهمنا من ذلك أن الذاكرة قوة كامنة في كل النفوس ، مهما اختلفت مراتبها وطريقة العياة التي تحياها ولكن العقيقة أن الذاكرة لا ترتبط الا بعياة معينة للنفس ، هي تلك العياة التي يتحكم

فيها الزمان أو أي نوع من التغير بوجه عام ، اذ أن الذاكرة تختص دائما بشيء كان ولم يعد له وجود-فحياة النفس في المالم المعقول لا تقترن بها ذكريات: ألسنا نجد النفس ، حتى في عالمنا هذا ، تنصرف عن العالم المحسوس ، وتكاد تنساه نسيانا تاما ، كلما شاءت أن تتفرغ للتأمل والتفكير ؟ فالأحرى اذن أن تستغنى النفس عن ذكرياتها اذا كانت في العالم المعقول • فكل شيء في العالم المعقول ثابت لا يتطرق اليه التفر ، وكل الماهيات حاضرة فيه أزلا ، وليس في تأمل النفس للماهيات المعقولة أي تعاقب زمني ، وبالتالي أية ذاكرة • فانقسام المعقولات وتدرجها انما يكون في الرتبة فعسب ، لا في الترتيب الزمني ، اذ أن السابق واللاحــق في التصورات لا صلة لهما بالزمان ، ولا ينجم عنه أن يكون التفكير في السابق قبل التفكير في اللاحق • فتأمل المعقولات اذن لا يتم في زمان ، وبالتالي لم تكن النفس في ذلك العالم محتاجة الى ذاكرة ، ما دامت الذاكرة هي استعادة الماضي ، أي أنها مرتبطة أساسا بالزمان والتغير • ففي العالم المعقول يظل كل شيء ثابتا ، وتكون للنفس بموضوعاتها علاقة لا تتغير ، بل لا تعسود هي والمعقولات الا شيئا

واحداً ، فلن تكون بها الى الذاكرة حاجة ٠

وانطلاقا من هذه الآراء ينفى أفلوطين التذكر عن نفوس الكواكب ، فتلك النفوس تتعقل على الدوام ، وتدرك موضوعات تعقلها مباشرة ، دون حاجة الى استدلال واستنباط • وهي تعيا حياة دائمة ، فلا حاجة بها الى تذكر حياة ماضية • والزمان عندها لا وجود له ، وانما نعن الذين فقسم الزمان الى أيام وسنين وفقا لوجهة نظرنا الخاصة ، أما النجوم ذاتها فتحيا حياة دائمة لا تغير فيها • ولم يقف حد تعليل أفلوطين لهذه الأمور انسا يتعداها الى النفس الكلية حيث ينفى عنها الذاكرة، اذ أن المبدأ المنظم حسب رأيه لا يتردد ولا يعرف الريبة أو الشك ، بل تظل ارادته ثابتة لا يتطرق اليها تغر ٠

ففي العالم المعقول ، وفي عالم الافلاك العليا ، لا تكون النفس في حاجة الى ذاكرة • واذن فأين يبدأ التذكر ، وفي أية مرحلة من المراحل التي تمر بها النفس تنمو لديها تلك الملكة ؟ ان التذكر مرتبط بالتغير والزمان والفردية • فطالما أن النفس متعدة اتحادا ثابتا لا فردية فيه مع النفس الكلية

في المالم المعقول ، فلن تكون في حاجة الى الذاكرة ، ولكنها ما أن تهبط من هذا العالم المعقول ، حتى تبدأ لديها ملكة التذكر ، اذ أنها تستعيد ذكريات القامتها مع العالم المعقول ، وهي الذكريات التي كانت كامنة فيها بالقوة خلال حياتها فيه ، وتنتقل الى الفعل حين تغادره • وكذلك العال حين تغادر النفس عالمنا هذا ، وتبدأ في الصعود • ففي هذه المعالة أيضا تظل لها ذكريات حياتها الارضية حتى خلال اقامتها في عالم السماء الذي هو أدنى من عالم المعقولات •

فالذاكرة حسب رأي أفلوطين اذن تنتمي الى حياة النفس في عالمنا هذا ، وفي كل حياة زمانية مرتبطة به وقريبة منه • أما اذا بعثنا ودققنا في ملكة التذكر ذاتها ، في النفس الانسانية ، نلاحظ أن أفلوطين يقدم أراء نفسية تنسجم تمام الانسجام مع ما يقول به علماء النفس القدامي • فالذاكرة كما يرى لا تعود الى الاحساس • وليست القوة المتذكرة ، لأنه لو كانت الملكتان واحدة ، لوجب أن نحس الأفكار العلمية مثلما نتذكرها ، وهو محال • ولكن على الرغم من أن نتد

الذاكرة ليست هي والاحساس ملكة واحدة ، فهو يؤكد أهمية الانتباه بوصفه من العوامل الهامة التي تساعد على المرء أشياء على المتذكر ها ، وذلك مثلما عارضة لا ينتبه لها ، فلا يتذكرها ، وذلك مثلما يحدث حين يسير المرء نعو وجهة معلومة ، أن ينسى ما مر به خلال الطريق لانتباهه الى الهدف الذي يقصده • فالذاكرة ، مع كونها مختلفة عن ملكة الاحساس ، تزداد قوة بازدياد الانتباه •

أما علاقة الذاكرة بالملكة المخيلة ، فتختلف تبعا للموضوعات التي تتغيل • فالأشياء المعسوسة يكون تذكرها بادراك صورتها التي حفظتهاالمخيلة: أي أن الشيء اذا غاب وظلت صورته في الملكـة المخيلة ، كان ادراك هذه الصورة تذكرا لذلك الشيء ، بحيث يتفاوت التذكر تبعا لمدى ثبات الصورة وبقائها • والى هذا الحد نلاحظ الانسجام بين أفلوطين وأرسطو • أما عندما ينتقل أفلوطين الى بحث تذكر المعانى العقلية ، فانه لا يعترف بوجود صورة في الخيال لهذه المعانى العقلية يتم التذكر بواسطتها ، كما يرى أرسطو • فليست لهذه المعانى صورة الا اذا كانت هذه صور الصيغة اللفظية التي يعبر بها عنها ، أما الفكر ذاته فلا صورة له • وعلى ذلك فالمعسوسات يكون تذكرها بالمخيلة ، وبما يتبقى فيها من صور ، أما المعقولات فلا صورة لها الامن ناحية ألفاظها فحسب ، وبالتالي تكون الذاكرة الخاصة بها ملكة مستقلة عن المخيلة •

وقد تكون الذاكرة شعورية أو غير شعورية و لذلك نرى أفلوطين يفرق بين هذين النوعين ، فيرى بوجود نوع من التذكر لا يدرك فيه المرء حاليا أنه يتذكر ، فيتابع ميولا سابقة دون أن يشعر بذلك و لأن الذاكرة التي تتم عن وعي حسب رأيه أقوى بكثير من الاخرى ، لأن النفس حين تشعر بأنها تتذكر ، تعتفظ باتجاهها الخاص نعو ذاتها ، وتشعر بالفارق بينها وبين الموضوع الذي تتذكره ، أما اذا جهلت أنها تتذكر ، فمعنى ذلك أنها تنصرف كلية الى موضوع تذكرها وتنسى نفسها في غمار هذا التذكر .

#### الانفعال:

لا يتعنق الانفعال الا بوجود الجسم المادي ، بخلاف الذاكرة • لذا لا يمكن أن يعدث الانفعال للنفس اذا كانت هذه النفس مفارقة للبدن ، وانما يكون للجسم دور أساسى في كافة الانفعالات ، وكلما

تمسكنا بالجسم وزاد اهتمامنا به عظم تأثرنا بالانفعال • وهذا لا يعنى أن الجسم وحده يمكن أن ينفعل ، اذ أن الجسم بدون النفس لا يكون حيا، فلا يستشعر شيئًا • فالانفعال اذن يعود الى النفس والجسم ، وان كان بالطبيعة الجسمية الصق • والدليل على ذلك أن الرغبات تتباين باختــلاف الأعمار • فرغبات المرء في طفولته ، غرها في شبابه، غيرها في كهولته ، وذلك كله راجع الى اختلاف البدن وأحواله في كل من هذه المراحل • وكذلك العال في انفعال كالغضب: فالغضب من جهة يرتبط بالنفس، لأن المرء لا يغضب الا اذا أدرك أو علم شيئا هو موضوع غضبه • وكثيرا ما يغضب المرء لشيء لم يمسسه هو ، بل عرفه من بعيد • ولكن الغضب من جهة أخرى مرتبط بالجسم : فالاستعداد الطبيعي للغضب ناتج عن تركيب البدن ، فمن كانت مرارته ودمه حارين ، كان أكثر تعرضا للغضب ، ومن لم یکن حار المرارة ، أي كان باردا كما يقال ، كان أقل تعرضا للغضب • فالغضب اذن يرتبط أصلا بالقوى البدنية ، ويتعكم فيه المدم والمرارة ، لا القوة الغاذية وحدها ، ولكنه يقتضى نوعا من الادراك والتعقل ، بدليل أن أفلوطين قد تحدث عن

نوعين من الغضب: أحدهما يبدأ بالجسم فيثير النفس خين تفكر فيثير فيما بعد ، والآخر يبدأ بالنفس خين تفكر في ظلم وقع ، فتثير الجسم •

ويرى أفلوطين أنه حين تجتمع طبيعتان متباينتان كالنفس والجسم ، ويعوق اتحادهما شيء ، ينشأ عن ذلك الألم • فالجسم بوصفه طبيعة أدنى من النفس ، يحاول أن يتلقى منها شيئًا ، ولكن لا يستطيع بطبيعة الحال أن يتشبه بها تماما ، وهكذا يظل يتأرجح ، فلا هو بالطبيعة العليا كالنفس ، ولا هو يرضى بأن يظل كما كان ، ومـن هــذا الاضطراب والتأرجح ينشأ الألم • فالألم اذن ناشىء عن تلك الطبيعة الدنيا للجسم ، الذي يبدو له على الدوام نقصه بالقياس الى النفس ، أي أنه هـو « العلم بانحدار الجسم الذي هو بسبيل أن يحرم من صورة النفس التي يملكها » · أما اللذة فهي نقيضة ، أي « علم الكائن العي بعودة صورة النفس الى جسمه » ويعنى بذلك عودة الانسجام الى ذلك المركب من الجسم والنفس • لذا ليس بمقدورنا أن نقول ان اللذة والألم احساسات خالصة ، مــا دامت النفس تدخل بينهما ، كما أنهما من جهة أخرى ليسا مجرد تأثرات للنفس ، وانما يجمعاز والألم يبدأ في الجسم ، لأنه ينفعل ، ولكن النفس هي التي تحدد موضع الألم ، أما الجسم فليس في مقدوره وحده أن يعدد ذلك • فلا بد اذن في حالة الألم ، من أن يتأثر الجسم ، ثم تحس النفس • وليس صعيحا أن النفس هي ذاتها التي تتأثر ، فلو صع ذلك لتسلمها التأثر كلها ، ولما استطاعت أن تحدد موضع الألم • فاحساس النفس ليس هو ذاته التألم ، بل هو معرفة به ، وتحديد لمكانه ٠ ولو كانت النفس هي ذاتها التي تتأثر بالألم ، لأخفقت في اداء وظيفة المعرفة هذه ، لأن ما يتألم لا يحسن نقل المعرفة دون تحريف ، اذ أن « الرسول الذي يسير وفق هواه ، لا ينقل الانباء على الاطلاق، أو علمي الاقل يحرفها •

### الاحساس:

ويعتقد أفلوطين أن الاحساس يتطلب أيضا وجود جسم ، لأن دور أعضاء الجسم أساسي ، اذ أن ادراك المحسوسات يقتضي استخدام وسائط من هو حفظ الممارف أو الاحساسات في النفس عن نوع هذه المحسوسات ، لذلك يقول في المقال السادس: « ليست الاحساسات أشكالا ولا علامات تنطبع في النفس ، وبالتالي فليس قوام الذكريات طريق أبقاء هذه العلامات ، ما دامت هذه العلامات غر موجودة • فالرأى القائل بانطباع العلامات في النفس هو ذاته الذي يسلم بأن التذكر يرجع الى بقاء هذه العلامات والرأى الذي ينكر أحد هذين الأمرين ينكر الآخر • وما دمنا نرفض الأمرين معا ، فعلينا أن نبعث عن الطريقة التي يتم بها الاحساس والذاكرة ، اذ أننا نرى أنه لا تحدث في النفس أية علامة للشيء المحسوس ترتسم فيها صورته ، وأن التذكر ليس راجعا الى بقاء هذه العلامة (١) ٠

فلنتأمل ما يعدث في حالة أكثر الاحساسات وضوحا ، وسنهتدي ولا شك الى ما نبعث عنه اذا طبقنا النتائج التي نصل اليها على بقية حالات الاحساس ، اننا عندما ندرك شيئا معينا بالبصر ، فمن الجلي أننا نراه دائما عن بعد ، ونتوجه اليه ببصرنا ، وواضح أن التأثر يتم في المكان الذي

<sup>(</sup>١) اللوطين : التساعية الرابعة ص ٢٩٤ .

يوجد فيه الشيء • فالنفس ترى ما هو خارجها ، ولا تنطبع فيها علامة • ورؤيتها ليست راجعة الى كونها قد شكلت على مثال الشيء ، كما يشكل الشمع بالخاتم : اذ لو كانت في داخلها صورة الشيء الذى تراه لما كانت في حاجة الى التطلع خارجها ، ولاكتفت بالتطلع الى العلامة المنطبعة فيها • وفضلا عن ذلك ، فالنفس تنسب الى الشيء مسافة ما ، وتعلم من أي بعد تراه ، فكيف يكون في وسعها أن ·ترى الشيء فيها ، بينما هو مفارق لها وبعيد عنها ؟ ثم أنها تستطيع أن تذكر أبعاد الشيء الخارجي ، فتعلم أن هذا الشيء \_ كالسماء مثلا \_ كبير • فكيف يتسنى لها ذلك ، ما دام الانطباع لا يمكن أقوى العجم \_ فنحن اذا اقتصرنا على ادراك علامات الاشياء التي نراها ، فلن نستطيع رؤية الأشياء ذاتها ، بل سنرى صورا أو ظلالا لهـذه الأشياء فحسب • فالأشياء ذاتها غير ما نراه • ثم أنه ان لم يكن ممكنا ، كما هو معروف ، أن يرى شيء موضوع على انسان العين ، بل يجب أن يبعد ليرى ، فعلينا ، بالأحرى أن ننقل هذا الاعتبار الى النفس \* فلو وضعنا فيها علامة الشيء المرئسي ،

لما أمكنها أن ترى ذات الشيء الذي طبع صورته و ذلك لأنه لا بد في الابصار من أمرين : شيء يحرى وشيء يـرى وشيء يـرى و فاذا كان ما يُرى متميزا عما يُرى ، فعندئذ ينبغي ألا يكون ما يرى في نفس موضع ما يُرى ، و بالتالي ينبغي ألا يكون فيه و فنحن لا نرى ما يوجد في النفس التي تبصر ، بل ما لا يوجد فيها ـ وذلك هو شرط الابصار و

ولكن ، ان لم يكن الاحساس يتم على هذا النحو، فكيف يتم ؟ ان الاحساس يحكم على أشياء لا يشتمل عليها في ذاته ، اذ أن من شأن كل ملكة في النفس ألا تتلقى مؤثرات ، بل تمارس قوتها ونشاطها في أشياء مناظرة لها • وهكذا تستطيع النفس أن تميز الموضوع الذي يُرى من الموضوع الذي يسمع • وهذا التمييز كان يغدو معالا ، لو كانت الاحساسات علامات منطبعة ، وانما هو ممكن لأن الاحساسات ليست علامات ، ولا انطباعات سلبية ، بل همي أفعال متعلقة بالموضوع الذي تناظره في النفس • ولكنا لما كنا على يقين من أن كل قوة من قوي الاحساسات لا تستطيع أن تعرف موضوعها الخاص أ ان لم تكن قد تلقت منه صدمة ، فانا نسلم بأنها تنفعل نتيجة لهذه الصدمة ، لا بأنها تعرف ذلك

الموضوع الذي يناظرها ، ونسلم مع ذلك بأن من طبيعتها أن تكون هي المسيطرة ، لا أن يسيطس عليها •

ولا يد أن يكون الأمر كذلك في السمع • ففي الهواء علامة قوامها سلسلة من الصدمات المتميزة • والحروف مرتسمة فيه على نحو ما ، بواسطة مصدر الاصوات • ثم تقرأ ملكة السمع وجوهر النفس ذاته الصفات المكتوبة في الهواء ، وذلك عندما تقترب هذه الصفات اقترابا كافيا من العضو الذى يدرك هذه الصفات وفقا للطبيعة اذا دخلت فيه • وفي الندوق والشم تأثرات سلبية ، أما الادراكات والمعرفة المتميزة للروائح والطعوم ، فتلك معارف لهذه التأثرات السلبية ، وليست هي التأثرات ذاتها • وأما عن معرفة المعقولات ، فهي بالأحرى خالية من التأثرات السلبية والعلامات المنطبعة ، اذ أنها \_ على عكس الاحساسات \_ تنبثق من الداخل ، بينما المعرفة تأتى من الغارج • والموجودات العقلية هي أفعال ايجابية ، بمعنسي أوضح ، وهي في ذلك تفوق الاحساسات ، اذ أن المعرفة تعرف ذاتها فيها ، وكل معقول هو فعسل المعرفة ذاته فهل النفس التي تعرف ذاتها تزدوج ، وكأن جزءا منها يرى ( وجزءا آخر يرى ) ، بينما هي ترى العقل واحدا والذات والموضوع فيه شيئا واحدا ؟

## الابصار:

وعندما يتحدث افلوطين عن العواس يأتي بصورة مباشرة الى حاسة البصر ، ويغصص لها القسم الاكبر من المقال الغامس من التساعية الرابعة ، ويوجه نقده لفكرة الوسط الهوائي ، الذي يقال أنه هو الشرط الاول للابصار كما يزعم فلاسفة الرواقية ، لأن مادية هؤلاء الفلاسفة جملتهم يعتقدون بفكرة الوسط المادي الذي هو وسيلة الاحساس ، والقول ان الاحساس هو انطباع علامة مادية ، يقتضي وجود وسط مادي ينقل هذه الملاقة حتى تصل الى الجسم، ومن هذا المنطلق قالوا بالهواء او الشعاع المضيء بوصفه وسطا للابصار ،

ويقول أفلوطين : « قلنا ان الابصار ، ككـل حاسة أخرى ، يتم بتوسط جسم · فالنفس بدون الجسم تكون بأسرها في العالم المعقول ، ولما لم يكن

الاحساس ادراكا للمعقولات، بل ادراكا للمحسوسات فحسب، فلا بهد أن تتصل فيه النفس مباشرة بالمحسوسات وتستخدم وسائط تشبهها لتدرك هذه المحسوسات فتعرفها أو تتأثر بها • لهذا كانت معرفة المحسوسات تتم بأعضاء بدنية • وبواسطة هذه الاعضاء التي حرتبط بها النفس وتستمر في الاتصال بها ، تتحد النفس بالمحسوسات على نحو ما ، عن طريق تبادل التأثير الذي يقوم بينها وبين هذه الاشياء (۱) •

فهل ينبغي أن يكون للعضو اتصال مباشر بالأشياء التي تدرك ؟ لسنا في حاجة قط الى أن نتساءل هذا السؤال فيما يتعلق بالأشياء التي تعرف باللمس ، ولكنا هنا نتحدث عن الابصار \_ أما السمع ، فسنتحدث عنه فيما بعد \_ فهل لا بد من الابصار من وسط بين المين واللون ؟

من الممكن أن يوجد بالمرض وسط يؤشر في المضو ، دون أن يستخدم في الابصار • فالجسم الكثيف ـ كالطين مثلا ـ يحول ، اذا توسط ، دون

<sup>(</sup>١) الملوطين : التساعية الرابعة ص ٢٨٠ .

الابصار • ثم ان الابصار يزداد وضوحا كلما كان الوسط أرق والطف • فهل يمكننا عندشن القول ان الوسط يعين على الابصار ؟ وان لم نقل ذلك ، فهل في وسعنا أن نقول انه لا يعوقه ؟

ولكن قد يقال ان الوسائط التي نتحدث عنها هي بطبيعتها عوائق ، وأن الوسط هو أول ما يتلقى التأثير الحسي ويتقبل انطباعه ، ودليل ذلك أنه لو وجه شخص نظره الى لون من موضع مواجه لنا ، لرآه مثلنا ، وما كان اللون ليصل الى كل منا لو لم يكن يؤثر في الوسط •

وردنا على ذلك هو أنه ليس من الضروري على الاطلاق أن يتأثر الوسط ، بل يكفي أن يستشعر التأثر العضو الذي من طبيعته استشعاره . أو أنه اذا تأثر الوسط ، فانما يكون ذلك بطريقة مختلفة تماما عن تلك التي يتأثر بها العضو . فالعشب الذي يوضع بين اليد وبين السمك الكهربسي لا يحس نفس التأثر الذي تحس به اليد ، ومع ذلك ففي هذه الحالة أيضا يقال أنه لو لم يكن هناك عشب أو ألياف نباتية ، لما تأثرت يدي \_ وان يكن هذا أمرا مشكوكا فيه \_ اذ يقال ان الصيادين الذين تقع في شباكهم سمكة كهربية يشعرون بمسها .

ويبدو أن علينا أن نسلم بأن هذه حالة مصا يسمى بالتعاطف • فعندما يكون من طبيعة موجود أن يتقبل تأثير موجود آخر لأن له منه مشابه ، فأن الوسط لا يتأثر أن لم يكن مشابها لهما ، أو هو على الاقل لا يتأثر على نفس النحو • ولكن أن كأن الأمر كذلك فأن الموجود الذي من طبيعته أن يتأثر بموجود آخر ، يزداد تأثره قوة الى حد بعيد أن لم يكن ثمت وسط ، حتى لو كان من طبيعة هنا الوسط أن يتأثر •

لا يا كان قوام الابصار هو ضم الضوء المنبعث من العين الى الضوء الذي يقوم بينها وبين الشيء المحسوس ، فلا بد اذن من وسط هو هذا الضوء ، وذلك هو الوسط الذي يقتضيه فرض (أفلاطون) ولكن ان كان هذا الشيء ، أي الجسم المضاء ، هو الفاعل الذي يحدث تغييرا ، فما الذي يمنع من أن يصل هذا التغيير في الحال الى العين ، دون وسط معترض ، رغم أن هناك في الظروف الحالية وسطا أمام العينين يتلقى التغيير ؟

فأما عن أولئك الذين يعدون النظرة شعاعها مضيئًا يخرج عن العين ، فليس في وسعهم أن يستنتجوا من ذلك ضرورة وجود وسط معترض ، ما لم يخشوا أن يسقط الشعاع البصري خلال سره · غير أن ذلك شعاع من الضوء ، والضوء ينتشر في خط مستقيم · وأما أولئك الذين يفسرون الابصار بمقاومة ( الشيء للشعاع البصري ) فلا يمكنهم الاستغناء عن وسط ·

ويذكر أصحاب فكرة الصور أن الصور تعبر الخلاء: ففرضهم يقتضي اذن مكانا فارغا ، حتى لا تتوقف الصور • وما دامت العقبات أقل ما تكون حيث لا يكون ثمت وسط،فان هذا الفرض لا يخالف رأينا •

وأخيرا فأولئك الذين يرون أن الابصار يتسم بالتعاطف ، يقولون ان القدرة على الابصار تقل حين يكون هناك وسط معترض ، اذ أن هذا الوسط يعترض التعاطف ويعوقه ويضعفه و النتيجة التي يجب أن نستخلصها من تجانس الوسط ( مع الموجودات التي في تعاطف) هي أن التعاطف يضعف اذا كان الوسط ذاته ينفعل ، فاذا حدث مثلا أن المتاطنة تتأثر من الاصابة بالنار أقل معا أجزاءه الباطنة تتأثر من الاصابة بالنار أقل معا تأثر السطح .

ومع ذلك ، فاذا تعاطفت أجزاء الكائن الحي فيما بينها ، فهل يقل تأثر بعضها بالبعض حين يقوم بينها وسط ؟ \_ أجل سيقل تأثرها ويضعف ، وهذا أمر اقتضته الطبيعة · فالوسط يمنع التأثر من أن يكون مفرطا \_ ما لم يكن من شأن الانطباع المنتشر ألا يتأثر به الوسط على الاطلاق ·

ولكن لا يوجد تعاطف الا بين أجزاء كائن حيى واحد • واذا كنا نتأثر تأثرا متعاطفا مع الاشياء ، فما ذلك الا لأننا نعن وهذه الاشياء في كون واحد ، ونكون أجزاء لكون واحد • ومن هنا فان احساسنا بشيء بعيد يحتم علينا الاعتراف بوسط بيننا وبينه •

الواقع أنه لا بد من وجود وسط متصل ، لأن الكون بوصفه كائنا حيا واحدا لا بد أن يكون متصلا ولكن هذا الوسط انما يتأثر بالعرض ، والا للزم أن يتأثر كل شيء بكل شيء على أن الواقع هو أن هناك أشياء معينة لا تتأثر الا بأشياء أخرى معينة ، فإن كان الأمر كذلك لم يكن الوسط ضروريا لها على الاطلاق •

ويقولون أن من الضروري أن يوجد وسط في حالة الابصار ذاته ، ولكنا نتساءل لم كان ذلك ضروريا ؟ ان من الواضح أن ما يخترق الهواء لا يؤثر فيه \_ غالبا \_ الا بأن يشقه فحسب • فاذا سقط حجر مثلا ، فان الشيء الوحيد الذي يطرأ علم، الهواء هو أن يعجز عن تحمل الحجر - وليس من المعقول أن يفسر هذا السقوط ، الذي هو أمر طبيعي ، بدفع الهواء الذي يميل الى الحلول محل العجر • ولو كان هذا صعيعاً لفسرنا به حركة النار الى أعلى ، وهو معال : اذ أن للنار حركة أسر ع تمكنها من سبق الهواء الذي يقال أنه يدفعها • فان قيل ان سرعة تلك الدفعة تزيد نتيجة لسرعة العركة ، لكانت حركة النار حركة عرضية ، ولما كان هناك سبب يدعوها الى الصعود الى أعلى ٠ ثم ان الأشجار تنمو الى أعلى من جدعها ، دون أن تتلقى دفعا ، و نحن ذاتنا نشق الهواء حين نسر ، ولكنا لا نخضع لدفعه ، بل هو يقتصر على أن يملأ الفراغات التي نتركها واحدا تلو الآخر • فان كان الهواء اذن يشق بواسطة أجسام متحركة دون أن يناله منها تأثير ، فما الذي يمنع أن نسلم بأن الصور البصرية تمر من خلاله ، بل دون أن تشطره؟

وفضلا عن ذلك ، فإن كانت هذه لا تخترقه مثلما تخترق مجرى النهر ، فلم كان ينبغي أن يتأثـر الهواء ؟ ولم لا يصل التأثير الينا الا بتوسطه ، وبشرط أن يكون قد تأثر من قبل؟لو كان الاحساس يسبقه تغير في الهواء ، لما كنا نرى الشيء عندما نولى أنظارنا شطره ، ولأحسسنا بالهواء الموجود بقرب العين وحده ، مثلما يحدث في الاحساس بالعرارة ألا نعس النار حين تكون بعيدة ، بـل نحس الهواء الساخن المجاور لأعضائنا • وبينما يتم هذا الاحساس بالتلامس ، لا نجد في الاشياء المرئية تلامساً • فالشيء لا يرى بأن يوضع على العين ، اذ أن الوسط لا بد أن يضاء ، لأن الهواء في ذاتبه معتم ، ولو لم يكن معتما ، لما كانت به حاجة الى أن يضاء • غير أن الظلمة عقبة في سبيل الابصار لا بد أن يتغلب عليها النور ٠ ولا شك أن المرء لا يرى الشيء وهو قريب عن العين أكثر مما ينبغي، لأن الشيء عندئذ يجلب معه ظل الهواء وظله هو (١) •

٣ ــ ومن الأدلة الناصعة على أن صور الاشياء
 لا تنقل الى البصر بواسطــة الهواء الذي تنتقــل

<sup>(</sup>١) الملوطين : التساعية الرابعة ص (٢٨٢ - ٢٨٣) .

انطباعاته تدريجيا ، اننا نرى النار والنجوم بصورها في الليل وظلمته • ولن يقال هنا انها قد صدرت عنها صور وردت على العين ولمستها من خلال الظلمة • فلو صح هذا لما عادت هناك ظلمة ، ما دامت النار تضيء عندئذ هذه الصور • ثم أنه يحدث في الظلمة العالكة ، حين تتوارى النجوم ولا تبعث نورا،أن يرى المرء نبران المنارات والصوارى • فان قيل ، على عكس ما تشهد به العواس ، ان تلك النبران تخترق الهواء ، لوجب أن تدرك الحاسة صورة غامضة في الهواء ، لا النار ذاتها ، التي تدرك بوضوح • فاذا كنا نرى بالفعل ما هو وراء الوسط المعتم ، فمعنى ذلك أن رؤيتنا تزداد وضوحا حين لا يكون هناك وسط ٠

فان اعترض علينا بأن الابصار محال بدون وسط ،لكان جوابنا: انه محال بالفعل، ولكن مبعث الاستحالة ليس عدم وجود وسط ، بل هو أن تعاطف الكل الحي مع ذاته ، وتعاطف أجزائه كل منها مع الباقين ، هذا التعاطف يضيع عندئذ ، لأن شرطه هو الوحدة وانه لمن الجلي أن الاحساس لا يتم الالأن هذا الكون الحي يتعاطف مع ذاته ـ والا

فكيف يتقبل شيء تأثير آخر ، وخاصة التأثير عن بعد ؟

ولا شك أنه مما يجدر بنا بعثه أن نتساءل عما يحدث لو كان هناك عالم آخر ، وموجود آخر لا صلة له بعالمنا ، وما اذا كان من الممكن حين توضع عين على قبة السماء أن ترى ذلك العالم من مسافة معقولة ، أم أن مثل هذا العالم لا يوجد بالنسبة الينا - ولكن لنرجىء تلك المسألة الى موضع آخر -

ولنذكر الآن دليلا آخر على أن علة الاحساس ليست تأثر الوسط • فلو كان الهواء يتأثر ، لتأثر ضرورة على نعو ما يتأثر جسم ، كالشمع الذي ينطبع عليه خاتم مثلا • فعلى كل جزء من الوسط يطبع جزء من الشيء المرئي • وعلى ذلك فلن يتلقى المجزء من الوسط الملامس للعين ، لن يتلقى مسن الشيء المحسوس الا جزءا مساويا لمساحة انسان المين • ولكن الواقع أنا نرى الشيء كله ، وجميع الموجودين في الهواء يرونه ، سواء نظروا اليه مواجهة أم من الجانب ، وسواء أرأوه عن قرب أو من خلفه ، على شرط ألا يحول بينهم وبينه حائل • وعلى ذلك فكل جزء من الهواء ينطوي على الصورة وعلى ذلك فكل جزء من الهواء ينطوي على الصورة

المنظورة بأسرها ، فلن تكون هذه ظاهرة جسمية اذن ، بل ان تفسيرها الوحيد هو ضرورة التماطف في الكون الحي ، وهي الضرورة العليا ، التي ترتبط بالنفس .

٤ ـ فما هي اذن علاقة الضوء الملامس للمين بالضوء الذي فيها ، وبالضوء الذي يمتد من المين الى الشيء المحسوس ؟ ان الهواء أولا ليس ضروريا بوصفه وسطا ، وان قيل انه ليس ثمت ضوء بلا هواء ، فان الهواء بالنسبة اليه لن يكون الا وسطا بالمرض و الضوء ذاته وسط ، ولكنه وسط لا يتأثر \_ ولا حاجة هنا على الاطلاق الى أن يتأثر للوسط و على ذلك فلا بد من وجود وسط اذا كان هو الضوء ، ولكنه لا ينبغي أن يكون وسطا ماديا ، ما دام الضوء ليس بجسم ثم ان المين لا تحتاج الى ضوء خارجي معترض لترى بوجه عام ، بل لترى عن بعد .

فلنرجيء الى موضع تال بعث المسألة الأولى: وأعني بها مسألة ما اذا كان من الممكن وجود ضوء بلا هواء ولنبحث الآن المسألة الثانية: فاذا افترضنا أولا أن العياة تدب في الضوء الملامس للعين اذا

امتدت النفس اليه وطرأت عليه ، مثلما تدب العياة في النور الكامن في العين ، فعندئذ لا يعود الادراك البصري بعاجة الى ضوء معترض ، اذ يغدو الابصار مشابها للمس ، وتدرك ملكة الابصار ، حين توضع في الضوء الغارجي ، دون أن يتأثر الوسط ، وتنتقل عملية الابصار الى الشيء •

في هذا الفرض يتعين علينا أن نتساءل ان كان يلزم أن ينتقل الابصار الى الشيء لأن هناك مسافة بين العين وبين الشيء ، أم لأن تلك المسافة تعتوى على جسم • فان كان ذلك لأن المسافة تعتوى على جسم ، فان المرء يرى بمجرد أن تنزاح هذه العقبة • وان كان ذلك لمجرد أن هناك مسافة ، فلا بد أن نفترض أن طبيعة الشيء المرئي ساكنة وسلبيسة تماما في عملية الابصار ، غير أن هذا محال : اذ أن اللمس لا يعرف الشيء المجاور ويمسه فعسب، بل يتأثنُ بمختلف أنواع الصفات الملموسة ،وينقلها الى النفس ، فان لم يعترضه شيء ، لأحس بها حتى عن بعد • فنحن نستشعر حرارة مدفأة في نفس الوقت الذي يستشعرها فيه الهواء المتوسط ، ولا ننتظر حتى يسخن الهواء لنحس بالحرارة \_ بل ان جسمنا ، الذي هو صلب يسخن أسرع من الهواء • واذن فنعن نسخن من خيلال الهواء ، ولكين لا بفضله • وعلى ذلك فان كان ثمت شيء له القدرة على أن يفعل ، وعضو له القدرة على أن يفعل ، " فلم نطلب وسطا يمارس عليه الشيء وقدرته ؟ ان ذلك معناه أن نطلب عائقا ، فعندما يصل نور الشمس الينا . فليس الهواء الذي يحس به أولا ، و نحن من بعده ، بل انا نحس به في نفس الوقت مع الهواء ، وغالبا ما نراه قبل أن يقترب من المين ، رغم أنه يضيء أشياء أخرى • وفي هذه العالمة لا يتأثر الهواء قط ، ومع ذلك فنحن نراه • فهنا لا يكون ثمت أي تأثير في الوسط ، اذ لا يكون الضوء الذي يجب أن يتحد معه ضوء العين قد وصل بعد ٠ وفي هذا الفرض يكون من العسر كذلك أن نعلل رؤيتنا للنجوم والنار ليلا

فاذا افترضنا ثانيا ، أن النفس تظل في ذاتها ، وتستخدم الضوء وكأنه عصا تساعدها على السير نحو الشيء المنظور، لوجب أن يكون الادراك الحسي فعلا عنيفا يرجع الى مقاومة الشيء والى توتسر الضوء ، ولوجب على المحسوس ــ من حيث أن له لونا ــ أن يبدي مقاومة ، اذ أن هذا هو الشرط الذي يتم به الاتصال بشيء عن طريسق جسم الذي يتم به الاتصال بشيء عن طريسق جسم

معترض • ثم ان هذا الشيء يجب أن يكون قد اتصل بنا اتصالا مباشرا من قبل ، دون أي وسيط • فاللمس غير المباشر لا يمكنه أن يقدم الينا سوى معرفة مستمدة ، كتلك التي تقوم على الذاكرة والاستدلال ـ وليس هذا شأن الادراك البصري •

وأخيرا فاذا اعترفنا بأن اللون يؤدي أولا الى أن ينفعل الضوء القريب من الشيء ، ثم ينتقل هذا التأثير تدريجيا حتى يصل الى العين ، لأصبح الفرض معادلا لذلك الذي كان يعترف بأن الشيء المحسوس يغير الوسط أولا ، وهو فرض ناقشناه من قبل في موضع آخر \*

م ـ فاذا انتقلنا الى السمع ، فهل ينبغي فيه أن يتأثر الهواء ؟ ان الهواء الموجود بقرب الجسم يتلقى أول دفعة لمصدر الصوت ، ثم يتأثر بقية الهواء على نفس النحو حتى الأذن ، حيث ينتهي الى الاحساس • فهل يتأثر الوسط بعكس ذلك ، عرضا، ولمجرد أنه يوجد بين مصدر الصوت وبين الأذن ؟ واذا أزيل الوسط عندما ينشأ الصوت عن احتكاك جسمين ، فهلا ينتقل الصوت مباشرة الى حواسنا ؟ لا بد أن يهتز الهواء أولا ، ولكن ليس المهم هنا

هو الهواء الموجود بين مصدر الصوت وبين الأذن على الاطلاق على الهواء المجاور لمصدر الصوت هو مبدأ الصوت ، وما كان يمكن أن ينشأ صوت عن اصطدام جسمين ، لو لم يكن الهواء الذي صدمه تقابلهما ودفعه ، يصدمهما يدوره ، ثم ينقل الصدمة الى الهواء الذي يصلها لى الأذنين والسمع (1) .

ولكن ان كان الهواء ، مع الصدمة الناتجة عن حركته ، هو مبدأ الصوت ، فمن أين تأتي الفروق الموجودة فيما بين الأصوات وفيما بين الانغام ؟ ان البرونز يعدث صوتا مغتلفا ان ضرب برونزا عنه اذا ضرب جسما آخر • والاصوات تغتلف باختلاف الأجسام • فبينما نجد الهواء كله من نوع واحد ، وبتذبذب على نحو واحد ، نرى الاصوات تغتلف ولا تقتصر على التفاوت في الشدة والضعف فعسب •

ان الهواء يحدث الصوت بأن يصدم جسما ، فليس ذلك من حيث هو هواء : اذ أنه لكي يحدث صوتا ، فلا بد أن يكون له ثبات جسم صلب ، وأن

<sup>(</sup>١) أملوطين : التساعية الرابعة ص ٢٨٧ .

يظل ثابتا كالجسم الصلب قبل أن يتبدد من جديد و على ذلك فارتطام الاجسام يكفسي ، والدفعة الناشئة عنه تصل الى حواسنا ، فتكون هي الصوت ودليل ذلك تلك الاصوات التي نسمعها داخل أجسام الحيوانات دون أن يكون فيها هواء • فهي ناتجة عن اصطدام جزء بآخر ، كما يحدث مثلا حين نثني مفصلا ، فتحتك العظام بعضها ببعض ، ونسمع أصوات كسر ، دون أن يكون هناك هواء •

تلك هي الاشكالات التي يثيرها السمع • والمسائل هنا مشابهة للمسائل المتعلقة بالابصار • فالتأثير السمعي يتطلب بدوره تعاطفا لا يتم الا في داخل كائن حى واحد •

آ - فهل يمكن أن يوجد ضوء بلا هواء ؟ أعني مثلا هل تضيء الشمس سطح الاجسام لو حل خلاء محل الوسط الهوائي الذي هو الآن مضاء بالمرض لأنه يوجد في ذلك الموضع ؟ أم أن الاشياء الأخرى تضاء لأن الهواء يتأثر ، بحيث يدين الضوء للهواء ببقائه ؟ هل لا يعدو الضوء أن يكون تأثرا مسن الهواء ، لا قوام له ما لم توجد الذات المتأثرة ؟

ان الضوء ، أولا ، ليس في الاصل تأثرا سن

الهواء · كما أنه ليس تأثرا من الهواء بوصف هواء · اذ أنه ينتمي الى كل جسم ملتهب أو لامع : فللأحجار اللامعة مثلا لون مضيء ·

\_ ولكن . اكان يوجد الضوء ، في انتقاله من تلك الاجسام التي لها لون مضيء ، الى جسم آخر ، نقول أكان يوجد لو لم يكن ثمت هواء ؟

ان كان الضوء كيفية فعسب ، وكيفية لموجود ، فمن الضرورى ـ ما دامت كل كيفية متعلقة بذات ـ أن نبعث في أي الاجسام يوجد الضوء • ولكنه ان كان فاعلية صادرة عن جسم ، فلم لا يوجد اذن في المكان المجاور الذي يفترض أنه قد عدم كل موجود وأنه خال ، ولم لا ينتشر الى ما وراء ذلك ؟ واذا كان يمتد في خط مستقيم ، فلم لا يستمر في طريقه، دون مطية ؟ واذا كان من طبيعته أن يسقط فانه سيهبط ، وما الهواء ولا أي جسم مضاء بمستطيع أن يسعبه من الجسم المضيء أو يرغمه على التقدم: اذ أنه ليس عرضا لا قوام له الا في شيء آخر ، ولا تأثرا يتضمن ذاتا متأثرة ـ والا للزم أن يظل في الذات المضاءة ، عندما يغيب المصدر المنير ، بينما الواقع أنه يغيب مع مصدره و نتيجة ذلك أنه كان

یاتی معها (حتی والو لم یکن ثمت جسم بنار) فاین هو اذن ؟ حسبه أن يكون له مكان ، والا لفقد جسم الشمس الفاعلية التي تصدر عنه ، وهي الضوء ٠ فالفاعلية تأتى من ذات ، ولكنها لا تنتقل الى ذات أخرى • أما اذا أتت البها ذات أخرى ، فانها تحس تأثرا • فكما أن الحياة نشاط للنفس التي يخضع موجود كالجسم لتأثيرها اذا اتم، معها ، وكما أن نشاط النفس هذا يوجد حتى لو لم يكن ثمت جسم في الوقت الحالي ، فما الذي يمنع من أن يكون الأمر كذلك بالنسبة الى الضوء ، ما دام هو فاعلية الجسم المضيء ؟ ليس جسم الهواء المعتم هو الذي يولد الضوء ، بل الواقع أنه يجعله معتما وغير نقى بما يعلق به من غبار • فالقول انه يولده أشب بالقول ان شيئا يغدو حلوا اذا مزج بشيء مر ٠ فان قيل ان النور تغير في الهواء ، لوجب أن يضاف الى ذلك أن هذا التغيير يغيره هو ذاته ، وأن ظلمته تتبدل ولا تعود ظلمة • والواقع أن الهواء حين ينار يظل كما كان ، وكأنه لم يتأثر قط • فلا بد أن يكون التأثير منتميا الى الموضوع الذي هو تأثره • غير أن اللون ليس تأثرا للهواء ، بل يوجد في ذاته ، وانما الهواء ماثل بازائه فعسب • وهنا

نختم بحث هذه المسألة ٠

٧ ـ فهل يفنى الضوء أم يعبود الى مصدره ؟
 ربما استخلصنا من ذلك شيئا يفيدنا في المسألة
 السابقة •

ـ لو كان الضوء في الشيء المضاد ، ولو كـان الشيء الذي له من الضوء نصيب يتملك في ذاته هذا القدر من الضوء ، فريما أمكن حينئذ القول انه يفني • أما اذا كان الضوء فعلا لا يسرى خارج مصدره \_ ولولا ذلك لغمر باطن الشيء وتخلله ، وتجاوز بذلك الحدود التى يقتصر عليها فعل صادر عن موجود فعال ، نقول اذا كان النور فعلا من هذا النوع ، فانه لا يفني طالما بقى المصدر المنبر . هو يغير مكانه مع مصدره ، لا لأنه يثوب اليه ، بل لأنه فعله ، ولأنه يصحبه دائما ، ما لم يعقبه شيء • ولو كانت المسافة بيننا وبين الشمس اضعاف ما هي عليه ، لظل نورها مع ذلك يصل الينا ، ان لم يحل دون وصوله شيء • ولكـن في الجسم المضيء فعلا باطنا ، و نوعا من الحياة الفياضة هو مبدأ هذا الفعل الذي هو النور ومصدره •وهذا النور الذي يتجاوز حدود الجسم المنير ، هو صورة

للفعل الباطن: فهو فعل ثان لا ينفصل عن الاول • ولكل موجود فعل مشابه له : فما أن يوجد ذلـك الموجود ، حتى يوجد ذلك الفعل أيضا • وطالما بقي الموجود فانه يمارس فعله من مسافة تتراوح بعدا وقرباً • فهناك أفعال ضعيفة مبهمة ، وأخرى تخفي علمنا تماما ، وغيرها قوية تؤثر من بعد • وفي هذه الحالة الاخرة ، ينبغي أن يوجب الفعل في نفس المكان الذي يبدي فيه الفاعل أثره ، ويمتد الى حيث تمتد قوته • وذلك ما يمكنا أن نلمسه في العبوانات ذات العيون اللامعة : فالضوء الذي فيها يخرج من عينيها • كما نرى حشرات لها نار مركزية في باطنها فاذا انفتحت الاجنحة لمعت في الظلمة ، واذا طويت لم يعد النور يظهر في الخارج • وفي هذه الحالمة لا نقول انه قد فني ، بل ظل موجودا ، ولكنه لا يعود يخرج عن جسم هذه العشرات • ولكن أيعود الضوء الى داخل العيوان ؟ كلا ، أنه لا يظل يظهر خارجه لأن النار لا تعود تشع الى الخارج ، بل تظل متجمعة في الحيوان • ولكن أيتجمع الضوء ( الصادر عن النار ) في الحيوان هو الآخر ؟ كلا ، بل النار فعسب • والنار تتجمع فيه لأن جزءا من الجسم ( الجناح ) يكون حائلًا يعوقها من الظهور في واذن فالضوء الصادر عن الجسم هو فعل للجسم المنير يتبدى في الخارج والضوء الذي هو أصلا في أجسام مضيئة بذاتها ، هو ماهية تناظر الوجود الصوري لهذه الاجسام فاذا اختلط جسم كهذا بالمادة ، لنتج عنه اللون وفعل الضوء لا يحدث اللون ، بل يصبغ سطح الاشياء التي يضيئها فحسب ، اذ أنه فعل جسم مختلف عن تلك الاشياء ، يظل مرتبطا بالجسم الذي هو فعله ، أما الاشياء ، فلما كانت منفصلة عن هذا الجسم ، فهي أيضا منفصلة عن فعلها .

ولا بد أن يعد النور لا جسميا خالصا ، وان كان فعلا لجسم ومن هنا لم يكن من الدقة أن نقول انه قد صدر ، أو أنه هناك من فتلك ألفاظ لها معنى آخر ، ما دام النور في حقيقة الامر فاعلية فالصورة في المرآة هي فعل الشيء الذي يرى فيها ، والشيء يمارس فعله على ما يمكنه أن ينفعل دون أن يسري منه هو ذاته شيء فان كان الشيء حاضر ، ظهرت الصورة في المرآة ، ورأينا فيها انعكاس شكل ملون ، أما اذا اختفى الشيء ، فان

الوسط الشفاف لا يعتفظ بشيء مما كان لديه عندما كان الشيء يمد فعله اليه -

وكذلك الحال في النفس: فكل ما يوجد فيها من فعل لنفس سابقة ، يبقى ما بقيت هذه النفس ، من حيث هو فعل خاضع لنيره » •

## خلود النفس عند أفلوطين:

من الطبيعي أن يتحدث أفلوطين عن خلود النفس وأن ينفي بأن النفس لها أية صفة مادية ، ولا أي ارتباط بالمادة ، حتى يجري عليها ما يجري على المادة من التحلل والكون والفساد ، لذلك لا بدلهذه النفس من أن تكون خالدة بالضرورة -

ولقد جسد هذا الرأي عندما قال في المقال السابع من التساعية الرابعة : « ان كل ما يتضمن من أجل وجوده تركيبا ، يتحلل الى العناصر التي يتركب منها ، غير أن النفس الطبيعية واحدة ، بسيطة • • • فهي اذن لن تفنى » •

والنفس حسب اعتقاد أفلوطين تهب الحيساة للجسم، ولكنه يتساءل من أين تستمد هذه الحياة؟ ويجيب انها لا تستمدها الا من ذاتها ، فالعياة كامنة فيها ، والنفس مبدأ العياة الدائمة ، فلن تفقي هذه العياة في وقت من الأوقات ، أي أنها لن تفني و اذ ليست حياة كل الأحياء مستفادة ، والا لسرنا هكذا الى ما لا نهاية ، فلا بد من طبيعة حية منذ البداية ، ينبغي أن تكون غير فانية وأزلية ، لأنها مبدأ العياة لسائر الأحياء » \*

ولا بد لنا من الاستماع الى أفلوطين لمعرفة ماذا يقول في مقاله السابع حول خلسود النفس (١): ه • • • ان الانسان ليس موجودا بسيطا ، بل له نفس وله أيضا جسم ، سواء أكان ذلك الجسسم بمثابة الأداة للنفس ، أو كان مرتبطا بها على نعو أخر • فلنسلم اذن بهذا التقسيم ، ولنبحث طبيعة كل من الطرفين وماهيته •

ان الجسم ذاته مركب ، لذا يدلنا العقل على أنه لا يمكن أن يظل متماسكا ، كما يراه الاحساس مفككا متحللا ، خاضعا لمختلف ضروب الفساد ، بعيث يعود كل من مكوناته الى أصله • وان الاجسام

<sup>(</sup>١) أغلوطين : :التساعية الرابعة ص ٣٠٠ .

ليفسد بعضها بعضا ، ويعيله جسما آخر ، ويؤدي به الى الفساد ، وخاصة عندما لا تعود النفس ، التي تجمع بينهما بالصحبة ، قائمة في كتلتيهما وحتى لو تأملنا الاشياء التي هي واحدة بالفطرة ، فلن نجدها واحدة بحق ، اذ أنها تنقسم الى صورة وهيولى ، وهما القسمان اللذان تتركب منهما الأجسام ذاتها بالضرورة و ثم ان لهذه الاجسام ، من حيث هي أجسام ، حجما ، وهي تنقسم وتتجزأ الى دقائق ، وبهذا تتعرض للفساد و

واذن فان كان الجسم جزءا منا ، فنعن لسنا بأسرنا خالدين وما دام الجسم أداة ، فينبغي أن تكون الطبيعة قد أعطته لنا بوصفه أداة لوقت معلوم فحسب ولكن أهم ما في الانسان ، أي الانسان ذاته ، هو ( للجسم ) بمثابة الصورة للمادة ، أو بمثابة الفاعل للأداة ، وفي العالين يكون الانسان الحق هو النفس • » •

وهنا يعمد أفلوطين من جانبه الى الاستفسار عن طبيعة تلك النفس ، فإن كانت جسما ، كانت قابلة للفساد التام حسب رأيه ، أذ أن كل جسم مركب قابل للفساد \* و وإن لم تكن جسما ، بل طبيعة

أخرى ، فلا بد أن نبعث تلك الطبيعة ، اما على نفس النحو أو على نحو آخر ٠ ولكن علينا أولا أن نبحث إلام يتعلل هذا الجسم الذي هو النفس ، لو كانت النفس جسما • فما دامت العياة تنتمي الى النفس ضرورة ، فإن هذا الجسم ، الذي هو نفس ، لو كان مركبا من جسمين أو أكثر فلا بد: اما أن يكون لكل منهما \_ أو لكل منهم أن كانوا أكثر من اثنين ـ حياة كامنة فيه ، أو أن يكون لأحدهما دون الآخر حياة ، أو ألا يكون لأي منهما حياة · فان كانت العياة تنتمي الى واحد من هذه الاجسام ، فهو النفس • ولكن ، ماذا عسى أن يكون ذلك الجسم الذي تنتمي اليه الحياة في ذاته ؟ ان النار والهواء والماء والتراب هي في ذاتها موجودات غر حية • وان اتصف أحدها بالعياة فما هي الا حياة مستفادة • على أنه ليست هناك أجسام عدا هذه • أما أذا قال أحد بعناصر أخرى فهو لا يذكر أنها نفوس ، وانما أجسام ، وأجسام غير حية • ولكن ان لم يكن لواحد من هذه الاجسام حياة ، فمن المحال أن تنشأ الحياة من تجمعها • وان كان لكل منها حياة ، فليس هناك ما يدعو الى أن تتركب النفس من أكثر من جسم واحد • ولكن الاكثر من

ذلك استحالة أن تنشأ العياة من تجمع الاجسام ، وأن يتولد العقل من أشياء عدمت العقل (١) » •

ويناقش أفلوطين من يرى أن هذا المركب ليس سوى مزيجا ، وهذا المزيج هو علة الحياة فيقول : « فيلزم عندئذ أن يكون ثمت منظم وعلة للمزيج ، وهذه العلة هي التي تكون لها مرتبة النفس • اذ أنه لولا النفس التي في الكون لما وجد في الواقع جسم مركب ، بل ولا جسم بسيط ، ما دام الجسم يدين بوجوده الى المبدأ العاقل في تلك النفس ، وما دام نفل • » •

ويرد أيضا أفلوطين على أولئك الذين يقولون ان الامر ليس كذلك ، بل تنشأ النفس عن تجمع ذرات أو أجزاء لا تتجزأ ، فيقول : « ان اتحاد أجزاء النفس وتعاطفها يفند هذا الرأي ، ما دام لا يمكن أن يقوم بين هذه الاجسام الجامدة التي تعجز عن الاتحاد في جسم واحد أي تداخل أو تعاطف ، بينما النفس متعاطفة مع ذاتها · وفضلا عن ذلك ، فالجسم والحجم لا يمكن أن يأتيا من موجودات لا تنقسم » ·

<sup>(</sup>١) اللوطين : التساعية الرابعة ص ٢٠١ .

وكذلك لا يسلم من قلم أفلوطين أولئك الذين يقولون بأن الجسم بسيط ، وأن هيولاه لا تملك الحياة بذاتها \_ اذ أن الهيولي عارية عن كل صفة \_ وانما مصدر العياة هو ما في مرتبة الصورة ، فيقول : « ويترتب على ذلك أن يقال أن هـذه الصورة جوهر ، وعندئذ لا يكون ازدواج الهيولي والصورة هو النفس ، بـل أحـد هذين العدين \_ وهذا الحد ليس جسما \_ اذ لو كانت تداخلــه هيولي ، فسنحللها على نفس النحو \_ أو يقال ان الصورة هي حال من أحوال الهيولي وليست جوهرا ، وعندئذ ينبغى أن يقال من أين يرد هذا الحال وهذه الحياة على الهيولي ، اذ ليست الهيولي هم التي تضع لذاتها صورة ، أو تجلب لها نفسا (١).

فينبغي اذن أن يوجد شيء يهب العياة • فان لم تكن تلك المهمة من شأن الهيولى ولا أي جسم بعينه ، فيلزم أن يكون هذا الشيء خارجا عن كل طبيعة جسمية ومغايرا لها • اذ أنه لو لم توجد قوة النفس ، لما وجدت الاجسام ذاتها • فطبيعة الاجسام هي أن تتعول وتكون في حركة ، ولو لم يكن هناك

<sup>(</sup>١) اللوطين: التساعية الرابعة ص ٣٠٣ ،

سوى أجسام ، لفنى الجسم في الحال ، حتى لـو أطلقنا على أحد هـذه الاجسام اسم النفس ، اذ يلاقى هذا الجسم مصر الباقين ، ما دام الجميع لا ينطوون الا على الهيولي • أو أنه بالأحرى ما كان ليظهر قط ، بل لتوقف كل شيء في مرحلة الهيولي ، لو لم يكن هناك شيء يضفي عليها صورة • بل ربما لم تكن الهيولي ذاتها لتوجه اطلاقا • ولو كنا نعهد الى جسم يضم أجزاء هذا الكون ، وتنسم، الى جسم كالهواء أو النفس مرتبة النفس بل واسمها ، لفني هذا الكون ، اذ أن هذه موجودات شديدة التفكك ليست لها في ذاتها أية وحدة • فما دامت كل الاجسام منقسمة ، فكيف نعهد بالكون الى واحد بعينه منها ، دون أن يؤدي ذلك الى أن نجعل من الكون موجودا غير عاقــل يتحرك خبط مشواء ؟ وأي نظام يكون في النفس الذي يدين للنفس بنظامه ؟ وأي منهم ؟ أما ان كانت النفس موجودة ، لاستخدمت كل ذلك من أجل تكوين عالم وموجودات حية ، ولساهمت كل قوة من جانبها سغ المجموع • فبدون النفس لا يكون شيء على الاطلاق ، ولن يكون النظام عندئذ هو وحده ما نفتقر اليه ۽ •

ورغم كل هذه الردود والمناقشات ، فإن أفلوطين يعتمد في نهاية المطاف على البراهين العقلية والدينية التي كانت شائعة في عصره فيقول: « فنحن اذا اعترفنا بأن الموجود الالهي الحق ينعم كله بحياة خررة حكيمة ، فعلينا أن نبحث فيما بعد ـ قياسا على نفسنا ـ في طبيعـة ذلك الموجود • فلنتأمل اذن نفسا غرر تلك التي تجذب اليها رغبات لا عاقلة أو مشاعر عنيفة، وتتلقى بقية الانفعالات، لوجودها في الجسم ـ لنتأمل نفسا برئت من كل ذلك ، وفضت علائقها بالجسم على قدر وسعها ، فواضح في هذه الحالة أن الشرور تضاف الى النفس من مصدر آخر ، وأنها ان كانت خالصة ، فان الغر والحكمة وبقية الفضائل تكمن فيها وكأنها من خصائصها • فان كان ذلك حال النفس حين تعود الى ذاتها ، فكيف لا تكون لها طبيعة مماثلة لتلك التي قلنا انها تنتمي الى الموجود الالهي الأزلى ؟ ذلك بأنه لما كانت الحكمة والفضيلة الحقة أمورا الهية ، فلا يمكن أن يكونا في شيء خسيس فان ، بل لا بد أن يكون ذلك الموجود إلهيا ، ما دام له من الاشياء الالهية نصيب ، بفضل قرابته لها واشتراكه في الماهية معها » ·

ويختم أفلوطين بحثه عن خلود النفس مستعرضا صفات نفوس الكائنات الحية الأخرى، وهي النفوس التي هبطت من تلك المجالات ووصلت حتى أجسام الكائنات الحية فيقول (١): « تتصف هذه النفوس أيضا بالخلود ضرورة • فان كانت ثمت نوع من النفوس غير هذه ، فينبغي أن يكون مصدره الأوحد هو تلك الطبيعة الحية ، ما دامت هي ذاتها علة الحياة لسائر الكائنات الحية • وهذا القول ينصب على نفس النباتات أيضا • فكلها صدر عن مصدر واحد ، ما دامت لها كلها حياة خاصة بها ، وما دامت جواهر • دامت جواهر •

فهل يقال إن النفس الانسانية تتحلل لأنها مركبة ، ما دامت تنقسم الى أقسام ثلاثة ؟ عندئذ نرد بأن النفوس المجردة والخالصة تتخلى عن الصور الزائدة التي كانت لها في الصيرورة ، وأن بقية النفوس تحتفظ بهذه الصور وقتا طويلا جدا • غير أن هذا المنصر الأدنى ، حين يترك ، لا يفنى بدوره ، طالما أنه يظل حيث يكون مبدؤه : اذ أنه ما من موجود حقيقى يفنى •

<sup>(</sup>١) الملوطين: التساعية الرابعة ص ٣٢١.

لقد قلنا ما يجب أن يقال الأولسك الذين يرومون برهانا أما الذين يطلبون دليلا ملموسا ، فعليهم أن يستخلصوه من التراث الضخم الذي يرتبط بهذه المشكلة ، من نبوءات الآلهة التي تأمر بتهدئة نقمة النفوس التي أسيء اليها ، وتدعو الى تكريم الموتى على اعتقاد أن لديهم مشاعر وهو أمر يمارسه الناس بازاء الراحلين بالفمل وكم من نفس كانت من قبل في أناس ، لا تكف عن أن تضفي الخير على الناس ، فتنفعنا بأن تعرفنا النبوءات ، وتعلمنا كل الاشياء وذلك يثبت لنا أن بقية النفوس بدورها لم تفن •

## و تم الكتاب،

## الفهسرس

| •   | بقدبة                                       |
|-----|---------------------------------------------|
| 11  | حياة الملوطين                               |
| 17  | مؤلفات افلوطين                              |
| 7 7 | فلسفة الملوطين                              |
| ۳.  | اثولوجيا ارسطاطاليسس وافلوطين               |
| 13  | الميمر الرابع في شرف عالم العقل وحسنه       |
| 75  | باب مقتطف من الميمر العاشير في العلة الاولى |
| ٦٨  | ي المالم المتلى                             |
| ٧٧  | في الاول وفي الأشياء التي بعده وكيف هي منه  |
| ١   | هبوط النفسس الى الجسم عند اللوطين           |
| 111 | توى النفسس عند افلوطين                      |
| ١٢. | الذاكرة                                     |
| 177 | الانفمال                                    |
| 179 | الاحساسس                                    |
| 178 | الابصار                                     |
| 100 | خلود النفسس عند الملوطين                    |
|     |                                             |